得 胜 的教会

# 得胜的教会

(The Triumphant Church)



原著: 沃德生 (殉道者之声)

翻译:谢恩 2005

#### The Triumphant Church

#### Chinese Edition

Copyright 2015 Voice Media

info@VM1.global

Web home: www.VM1.global

All rights reserved. No part of the publication may be reproduced, distributed or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic, or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of brief quotations embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses permitted by copyright law. For permission requests, email the publisher, addressed "Attention: Permission Coordinator," at the address above.

This publication may not be sold, and is for free distribution only.

目录

第一部分

为地下教会作准备 理查德·温布兰德 第3页

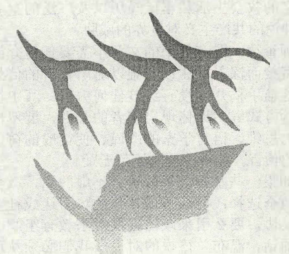
第二部分

苦难:基督教快乐主义的牺牲 约翰·帕波 第21页

第三部分

逼迫: 查经和演讲大纲 米尔顿•马丁 第41页

# 为地下教会 作准备



理查德·温布兰德牧师

## 前言

与某些人的想法相反,这并不是一本教你如何组织被称之为"地下教会"的秘密基督徒组织的简明教材。这只不过是一个人对教会的展望。这个人以他个人丰富的牧会生活和牢狱经历以及广泛的宣教事工提醒无神论的共产主义对世界的威胁。

理查德·温布兰德的文章不需要任何介绍。它们总是直接而深入,让读者难以对所宣讲的信息置之不理。这篇手稿几乎没有经过任何编辑。其中惯用的一些表达方式鲜明地体现出作者的个性,展示出他希伯来式的思维、语言学家的严谨、使徒般的祷告以及先知性的预言。文中的信息清楚无疑。

如果一些基督教领袖所言不虚的话,教会迟早要面临两个选择:要么与反基督的势力达成社会及政治上的妥协,要么引来政治强权对宗教有组织的镇压。这样的话,温布兰德说的对一一我们必须从现在就开始准备。

既然今天世界上许多地方都已经面临这两个选择,我们实在没有理由相信我们所在之地可以继续逃避现实的命运。那么,让我们这些基督徒们从现在就开始准备自己,使我们的孩子们在需要面对挑战的时候可以有一个清楚的榜样。

编者

### 从现在开始就为地下教会做准备

"亚拿尼亚回答說:'主啊,我听见许多人說,这人怎样在耶路撒冷多多苦害你的圣徒。'主对亚拿尼亚說:'你只管去,他是我所拣选的器皿,要在外邦人 和君王并以色列人面前宣扬我的名。我也要指示他,为我的名必须要受许多的苦难(《使徒行传》9:13,15,16)。"

据我所知,在全世界尚未有任何一所神学院、圣 经学校或大学开设一门关于地下教会的课程。你也许 在神学院中学习过赛巴利安教派和亚博纳里教派。等 你神学院毕业之后五分钟, 你就把它们都忘了。你可 能永远也不会遇见一个赛巴利安信徒或是亚博利纳里 信徒。我们也研究过哥普特教会以及许许多多我们一 生当中也许 从来不会遇见的小宗派。世界上三分之一 的教会都是地下教会, 那些人从来都没有想到他们会 被迫属于一所地下教会。当美国还在关注水门事件的 时候, 共产党已经控制了十五个国家。伊斯兰教和人 文主义也正在获得更大的影响和势力。基督教的牧师 们必须要了解地下教会是什么样子, 以及它是做什么 的。我曾经和一位英国的主教聊了一个多小时有关地 下教会的工作。最后,他说:"对不起打断你一下, 因为你实在是谈到了我的爱好。我对教会建筑非常感 兴趣。你能不能告诉我你所讲的地下的教会是否采用 歌德式的建筑风格?"

如果我告诉你这位主教是谁,你简直无法想像他 这样一位有名望的人怎么会问如此的问题。地下教会 的确比较鲜为人知。它就在我们的身边,但我们却未 准备加入也从未为此受过训练。现在每一个牧师都有全世界作为他的牧区,而我们必须清楚这一点,因为我们可能会经历困境。即便我们自己没有在困境当中,我们也有责任去帮助和教导那些在困境当中的人。

在穆斯林国家,在红色中国以及其他的国家,许多信徒成为牺牲者。他们当中许多人被关进监狱,许多人死在监狱里。我们无法以此为荣。更好的做法应当是好好学习如何做地下工作而不被逮捕。

在战争中,那些为自己的祖国献身的人不如那些消灭敌人的英雄更受人敬重。不是我应该为我的祖国去死;是我的敌人应该为他的祖国去死。我敬佩那些非常懂得该如何工作又不会被逮捕的人。我们必须了解地下工作。

#### 预备受苦

无论用何种方式来衡量,受苦在地下教会中都是 不可避免的,但是受苦应被降低到最低限度。

在短时间内讲一门地下教会的课是不可能的。我 敦促你到自己所在的教区或是教派去,要他们来介绍 几门关于地下教会的课程。

一个国家在残酷势力夺权后会变成什么样子?在一些国家中,比如莫桑比克和柬埔寨,恐怖行动马上就开始了。而在另一些国家,却带来前所未有的宗教解放。一切就这么开始了。有些政权刚开始的时候其实没有真正的实权。人民并不站在他们一方。他们尚

未组织警察和军队的人员。在俄国,共产党一上台就立即赋予新教徒极大的信仰自由,为的是要消灭东正教会。当他们消灭了东正教会之后,就开始对付新教徒了。开始的阶段并未持续很久。在那段时间里,他们将自己的人渗透入教会,使之成为教会的领导人员。他们找出教会牧师们的弱点。有些牧师也许是有野心的人;有些也许是陷入对金钱的贪恋。有人也许因一个隐秘的罪被敲诈。这些人威胁牧师们说要把这一切都公布于众,从而得以把他们自己的人推举成教会领袖。随后,在一个特定的时间,大迫害就开始了。在罗马尼亚,这样的镇压是在一天之内发生的。所有的天主教的神甫,以及无数的教士、修道士和修女,都被投入监狱。之后,许多不同宗派的新教牧师也被逮捕。许多人死在了监狱里。

我们的主耶稣告诉亚拿尼亚: "你去找大数的扫罗。他将要成为我地下教会的牧师, 我地下教会的工人。"保罗正是这样的人——他是一个地下教会的牧师。耶稣为这个地下教会的牧师上了一堂速成课。他这样开始讲道: "我也要指示他,为我的名必须要受许多的苦难……"

地下工作的预备开始于学习受苦学,殉道学。索尔仁尼琴在他的著作《古拉格群岛》中,提到前苏联的警察们要上一堂逮捕学的课程——那是一门教你如何逮捕 人而不被旁人发觉的学问。如果他们能造"逮捕学"这个新词的话,我们也来造"受苦学"这个词吧。

我们之后会看一下地下工作技巧方面的问题,但 首先我们必须在灵里有所预备。在一个自由的国家 里,要想成为一个教会的 会员,只要相信和受洗就够 了。但这并不足以使你成为一个地下教会的成员。你可以相信并受洗,但若是你不知道如何受苦,你便无法成为地下教会的成员。也许你有世上最大的信心,但如果你没有预备受苦的话,你一样会被警察抓走。你可能挨了两巴掌就全招认了。所以为受苦作准备是地下教会预备工作中的要素之一。

一个真正的基督徒在监狱里是不会惊慌的。对一个普通的基督徒来讲,监狱是一个可以见证神的新场所。对牧师来讲,监狱则是一个新的教区。这个教区 虽没有很多收入,却有极大的工作机会。我在我的拙 著《单人牢房中见证神的同在》中略谈了这方面的内容。在其他的书中我也提到了莫尔斯电码,它也是地下教会培训中的一部分。 你可能知道莫尔斯电码是怎么一回事——它是一种传递信息的电码。通过这种电码,你可以向你在监狱的左邻右舍传福音。监狱的犯人总是时常更换。一些人从牢房里被带走,另一些人又被关进来。神给许多关在监狱里的基督徒这样的机会,让他们使用莫尔斯电码,使许多与他们从未谋面的人归入基督。有些人在很多年之后,还遇到他们当初通过莫尔斯电码使之信主的人。我在有些牢房中就曾有几个这样的教区。

在自由世界的教区,星期天的早晨教堂会鸣钟。如果人们愿意,他们就来教会。如果不愿意,就不来。如果一个人不喜欢牧师星期天的讲道,下个星期天他就可能不来了。如果下雨的话他就更不可能来了。但是当你把监狱作为你的教区,你的教区教友一整天都和你在一起。自由教区的人可能会不耐烦地看看表说:"牧师都讲了三十分钟的道了,他还有没有

完哪?"可是当你被抓起来的时候,手表都被没收了;你可以一整个星期从早到晚都对你的狱友讲道!他们没有别的选择。无论是在罗马尼亚或是俄国的教会历史上,从未有任何方式能像在监狱中使这么多的人信主的。所以不要惧怕监狱。应当把它看作是神赐给我们的一个新任务。我还记得当我第二次被捕的时候,我的妻子在警察要把我带走的时候拥抱我说:"理查德,记住经上所说的,'你要被带到君王和掌权之面前为我做见证。'"

这些道理人都能接受。但那些加在犯人身上的可怕的刑罚呢?我们当如何面对这些拷打?我们能否忍受它们?如果我受不了拷打的话,又有五六十个我所认识的人将因我而入狱,因为逼迫我的人就是想要我出卖我身边的人。由此看来从现在开始为受苦做准备是何等的必要。等你被关到监狱里再来预备自己就太难了。

我记得在罗马尼亚遇到这样一件事,有一个服事神二十年之久的牧师和一个女人犯了奸淫罪。另一些牧师们是这样论及这件事的:"他所犯的罪不是他当晚做了什么;在那样的情况下他是没法拒绝诱惑的。他错就错在二十年前,当尚未被这样试探的时候,他没有提醒自己说:'在我做牧师这一生中,许多不同的事会临到我。其中我将会被性欲试探。我那时决不要犯罪。'"你必须提前为所有可能要发生的事做好准备。我们必须预备受苦。

#### 真理的真相

我们每人能受多少苦,取决于我们对心中理念的 执著程度以及这理念对于我们的价值有多大。

从这个角度来说,我们在共产主义国家中曾有过非常令人意外的事。在叛徒中既有传道人也有基督教书籍的作者。罗马尼亚最好的圣诗的创作者也创作了罗马尼亚最好的共产主义颂歌。这一切都取决于我们究竟是停留在话语的层次,还是与神的真实融为一体。

神是那唯一永不改变的真实存在。圣经是关于神自己的真理。神学是关于圣经这个真理的真理。而好的讲道则只是关于神学真理的真理。它本身并不是神自己。只有神才是昔在、今在、永不改变的真理。围绕着神有着一整套的言辞、神学和理论。但这些在人受苦的时候并没有任何帮助。只有神本身才是我们的帮助。所以我们必须要透过讲道、透过神学书籍、透过一切"言辞"的东西来紧紧抓住神本身的真实。

我在西方曾讲过,一些基督徒怎样被绑在十字架上四天四夜。那些十字架就放在地上,然后其他的犯人被拷打,并被强迫在十字架上的人的身上、脸上方便。于是有人问我,"在这种情况下,哪一节经文帮助和增强了你的信心呢?"我的回答是,"没有哪一节经文有任何帮助。"要说"这一节经文坚定了我,或那一句经文帮助了我",纯粹是宗教虚伪。圣经经文本身是帮不了什么的。我们都知道《诗篇》23篇:"耶和华是我的牧者,我必不至缺乏……我虽然行过死荫的幽谷,也不怕遭害……"

经过患难的时候你就能体会到,神的本意并不是要《诗篇》23 篇来坚定你。坚定你的只能是我们的主,而不是讲到他要这样做的诗篇。只有诗篇是不够的。你一定要信靠诗篇所赞美的那位主。我们也知道这句经文: "我的恩典够你用"《歌罗西后书》12 章 9 节)。但经文是不够用的。够用的是主的恩典,而不是经文。

牧师和热衷于见证主的人往往把圣经中的话语当成从神而来的呼召,因而过分强调了话语的重要性。神的话语只是一种手段,为要带我们进入神的真实。如果你和全能神的真实连结在一起的话,邪恶对你是无能为力的,因为他无法攻破全能的神。但若是你有的只是全能神的话,你是很容易被攻破的。

#### 属灵操练

地下教会的准备工作是深奥的属灵操练。正如我们剥一个洋葱准备使用一样, 神也必须来剥除我们身上一切仅仅是言语和感觉上的宗教享受,以显明我们信心的真实状况。耶稣说"若有人要跟从我" 就必须要"背起他的十字架",而耶稣的一生正显明了这十字架是何等沉重。我们必须为此作好准备。

看看世俗的做法吧!一个色情杂志或是一则广告 就能激起人们的想像力。用同样的办法,我们也必须 将属灵的状况摆在我们面前来激发我们的想像。我们 必须进行属灵操练。令我非常失望的是属灵操练在新 教中几乎不为人所知。我们一定要在地下教会中将它 们复兴起来。属灵操练曾一度被天主教误用,随后宗教改革运动开始了。这些改变就像钟摆的运动一样,如果一方落入一个极端,另一方就落入另一个极端。

因着一些人滥用了错误的属灵操练,其他人就根本弃绝属灵操练。我们不但要有祷告倾诉的时光,也要有默想和沉思的时光。我们要读《希伯来书》十一章中记载的一长串为主受害的信徒的例子,他们被锯锯死,受火刑,被狮子吞噬,但是我们也必须想像这些事情。现在我就在狮子面前,我被毒打,我面临被火烧的危险,等等。在这些情况下,我该怎么做?

我还记得我离开罗马尼亚之前最后一次主日学的情形。星期天一早,我带了十几个男孩和女孩去了动物园,而非教会。在狮笼前我对他们讲:"你们信心的前辈们曾因为他们的信仰被投入这样的野兽面前。你们要清楚地知道你们也会遭受痛苦。当然,你们不会被丢到狮子面前,但你们所要承受人手所为的折磨只会比狮子更恶劣。所以,请你们现在就在这里决定你是否要跟随基督。"他们含着眼泪回答说:"要!"

在我们尚未坐牢之前我们就得做好这样的准备。因为在监狱里你一无所有。你被脱光衣服换上囚服。再也没有精美的家具,华丽的地毯和漂亮的窗帘。你也不再有妻子和孩子在你身边。没有你的图书馆,更是绝对看不见一朵花。一切让生活充满情趣的东西都荡然无存。无人能抵挡一个抛弃一切生活享受的人。在《歌罗西书》中有一节经文讲到要治死你们在地上的肢体。无知而热心的天主教徒强加一些迷信和禁欲。新教徒则是将禁欲完全摒弃。但是对于基督徒来

说,有另一种禁欲,那就是"抛弃"属世的快乐。只有那现在就为此预备好自己的基督徒,入狱后才不会遭受失去一切享受的痛苦。你可以享用这些属世的东西,但不能让自己的感情上觉得对它们有任何的难以割舍。

我个人常做这样的练习。我住在美国。你能想像一个美国的超级市场是什么样子吗?你在那儿会看见许许多多诱人的东西。我就一样一样看过去,然后对自己说:"我可以不用这样和那样东西;这个看着很不错,但我可以不买:那样东西我也用不着。"结果我逛了整个商店却一块钱也没花。我既享受了欣赏许多美好事物的乐趣,又充满了那知道自己一无所需的喜乐。

也有许多自由主义现代派神学家。他们没有一个胜过折磨。"为何我要为一个死了的神和一本有问题的圣经舍命?如果亚当和夏娃的故事是假的,如果约书亚没有使太阳停住,如果先知的预言都是事情发生之后许多年才写成的,如果耶稣不是童贞女所生,也从未从死里复活的话,那么圣经里的谎言比苏联的《真理报》还要多。那我为何为这不真实或者至少是问题重重的信仰送命呢?"

### 怀疑生叛徒

我是犹太人。在希伯来文中,耶稣自己讲的话和《启示录》最早的原文里,"怀疑"这个词是不存在的。怀疑就像一个人用四条腿走路一样有问题——人

是不能用四条腿走路的。人直立行走;人不是野兽。 怀疑是非人行为。

怀疑会光顾我们每一个人,但决不要容许对圣经基本教义——比如神的存在、耶稣基督的复活、永生的存在等怀疑在我们头脑里筑巢。每一个在神学或哲学上的怀疑都有可能使你成为叛徒。你可能允许自己在研读圣经,预备讲道时产生怀疑。你也可能在享用美食,或是撰写著作时产生怀疑。久而久之你就会容许自己有各种大胆的念头和怀疑。当你被捕入狱,遭受拷打的时候,这些怀疑就会变成你叛变的理由,因为你要决定是否要为这一信仰而付上生命的代价。

地下教会工人属灵操练当中,一个很重要的环节就是要来解决自己的怀疑。在数学中,如果你解不出来一个问题,有可能是前面哪儿出错了。这时你首先要解决这个可能存在的问题。有了疑惑要设法解决,决不能置之不理。

#### 折磨的考验

现在该讲讲折磨了。折磨有时是非常痛苦的。他们会用通红的铁棍。有时就是纯粹的毒打。我们小时候都挨过揍,毒打只不过是另一种形式的打屁股。一顿毒打是很容易忍过去的。耶稣说过我们要像小孩子一样来到他跟前,倒像是挨揍的最佳人选!

曾有一个医生来找我说:"我该怎么办哪?我真想从窗户跳出去。他们一遍一遍的打电话给我,让我做地下教会的奸细。他们威胁我说,如果我不接受,

他们就要打我。我该怎么办? 想到他们要打我真是太可怕了。我肯定受不了。我只有两条路了,要么做奸细,要么从窗户跳下去。"我说: "你还有另一个选择。给你丈夫一根棍子,让他痛揍你一顿,看看你能不能受得了。"不要怕挨打。

然而, 共产党对付我们决不仅限于毒打一一他们使用非常文雅的折磨。你必须知道的一件事就是, 折磨会产生两种截然不同的效果。它可能会使你更加坚定, 使你更增强信心决不向警察泄露任何事。有些小偷可以忍受任何折磨, 决不出卖那些和他一同作案的同犯。你越打他, 他越顽强。反之, 折磨也可能击垮你的意志。

现在我要给你讲一个捷克共产党报上发表的很有 意思的例子。在杜布切克统治下,有一段缓松期,人 们可以在捷克斯洛伐克发表一些东西。这篇文章就是 在那个时期出现的。杜布切克的前任, 曾是共产党的 独裁者诺瓦特尼,逮捕了他的一个亲密战友。此人是 共产党的领袖,坚定的无神论者,并且是党中央的一 员。(看来不止是基督徒、犹太人和爱国者会坐牢。 一个共产党员可以把另一个共产党员抓起来, 折磨 他,就像他对待其他人一样。)他们把这个共产党领 导人逮捕了, 单独关在一个牢房里。电磁波穿过他的 牢房, 搅乱他的头脑。一个大喇叭目夜重复地播放 着: "你的名字到底是不是约瑟?" (他的名字不是 约瑟) "好好想想。你是不是约瑟?美国最大的罪犯 是迪林格,但你是比迪林格还大的罪犯。你叫什么? 是不是约瑟? 你是反革命, 你是间谍, 你到底是不是 约瑟?"

他们想把他搞疯。所以就这么日日夜夜地折磨他。他觉得快要失去理智了。可是有那么一刻,他忽然头脑清晰起来。"我现在遇到了个穷凶极恶的恶魔。如果共产党折磨一个基督徒的话,还不算完全的罪恶,因为共产党相信他们自己要建造一个共产主义的人间天堂。而基督徒阻止他们,所以折磨基督徒是对的。但是当一个共产党员折磨另一个共产党员时,就纯粹是为了折磨。这是完全没有任何理由的。等一等。每一个硬币都有两面,每一根电缆都有两极。如果真有一个穷凶极恶的恶魔,它要跟谁对抗呢?一定有一个全善的。一定是神,他们一定是和神对抗。"

当他被带到审讯官面前的时候,他面带笑容地走进房间,并告诉审讯官说,他们可以把大喇叭关上了,因为它已经达到效果了。"我已经成为基督徒了。"审讯官问他:"怎么回事?"他就告诉了他整个故事。这个审讯官说:"等一下。"他叫来几个他的同志,说:"请在我的同志们面前在把你刚才讲的话重复一遍。"这个人就又重复了一遍,随后审讯官对另一个警察说:"我告诉过你这个办法行不通。你做得太过分了。"

魔鬼不会像神一样全智和全能。它会犯错。罪恶的折磨是我们属灵上可以好好利用的一个额外的机会。

#### 危机关头

折磨有一个爆发的时刻,逼迫你的人等的就是这个紧要关头。我们要学习战胜怀疑,思考慎密。总是

在这个危机关头,你就准备要写下或是说出地下教会同工的名字,或是秘密印刷厂的地址,或是此类的事。你已经被折磨得太厉害了,什么对你都不重要了;而我不应该遭受痛苦这个事实也不重要了。在你得到最后这个结论的时刻,你会发现你已经胜过了个危机关头;它带给你强烈的内心的喜乐。你感觉到耶稣在那个决定性的关头与你同在。今天狱警们都是过训练,他们意识到有这样一个危机关头,如果在那个时刻他们无法从你那里得到任何东西,他们就会放弃折磨,因为他们知道继续下去也没有用处。我还是个年轻的基督徒的时候就被教导要每天读经。我也是这样教我的儿子米哈伊,从他三四岁的时候,我就每天读一页圣经和圣徒或殉道者的生命见证给他听。我读了《福克斯的殉道者》。要读给你的孩子们听。教导他们殉道者如何胜过危机关头。

还有几个问题与严刑拷打相关。"不要为明天忧虑,因为明天自有明天的忧虑"(《马太福音》6:34)。理解耶稣所说的这段话是至关重要的。我在监狱中度过了十四年。 赫拉帕夫弟兄二十六年。王明道二十八年。在监狱里忍受漫长的岁月看上去是几乎不可能的。其实,你不需要一下了忍受这全部的痛苦。有不要一次忍一小时的痛。我们都有过可怕的牙痛,有不事故——也可能度过无以言表的痛苦。你不需要忍受现在这一分钟以外的痛苦。使痛苦增加的是我们那些受折磨的记忆——被拷打和折磨了这么多次,明天他们又要提审我,还有后天。可是,明天说不定我就死了——或者他们就死了。明天政府可能就被推翻

了,就像在罗马尼亚发生的事一样。昨天的拷打已经过去:明天的折磨尚未到来。

我是酷刑学的教授。一开始,严刑拷打是一种强烈的冲击和剧痛。接下来就不是这样了。 红衣主教明兹仁迪曾经被强制二十九个昼夜不许睡觉。之后他们不论问什么他就招认什么了。怎么回事? 经过几个昼夜的缺乏睡眠,或是儿天的严刑拷打,有一刻你觉得什么对你都不重要了。你忘了对你妻子和孩子们、对你自己的好名声以及对神的责任。你变得对什么都漠不关心了。这个危急关头,正是需要你正确呼吸的时候。练习正确的呼吸。

呼吸的艺术在印度教和佛教信仰里瑜伽功的练习中非常重要。现在读一下圣经中不同的呼吸。耶稣向使徒们"吹气"。圣经中写道耶稣向使徒们吹圣灵。所以呼吸有一种特殊作用就是传递圣灵。在 东正教会,洗礼的时候,神父和教父教母 要向婴孩吹气三次。耶稣呼吸的时候,他呼吸的是圣灵。《使徒行传》第九章中写道,扫罗"口吐威吓凶杀的话"。有的杀人犯呼吸的是罪恶。《耶利米书》中写道,有的人"向他邻舍的妻发嘶声",这就是奸淫者的呼吸。在情绪激动的时候有一种呼吸的方式。试一次跟某人吵架,但同时要平静,有节奏的深呼吸。你会发现你无法吵架。

正确呼吸是对付严刑拷打的一种办法。叛变就意味着整个教会的破裂。你是神和许多人所信任的基督徒。你被托付了地下教会的机密。想叛变一定是非常强烈的情绪。在你有节奏深呼吸的时候你无法和别人争吵。如果你同样呼吸的话,你也无法产生叛变的强

烈情绪。在酷刑之下,要像叛徒所做不到的那样呼吸。有节奏的、静静的呼吸——深深地吸气直到脚跟。吸收氧气给整个身体一种抵抗力,能够平衡你的反应,使你有一个稳定的情绪。

另外有一件事地下工作者必须要知道,不但要记在头脑中,更是要铭记于心:他应该知道他属于基督的身体。他属于一个已经被鞭打 2000 多年的身体。不仅在各各他,也在罗马帝国和许许多多的迫害下,这身体饱受创伤。这身体在纳粹统治之下受苦,在俄国遭受迫害七十年。当我信主的时候,我清醒地知道自己成为这身体的一部分。这是一个被鞭打的身体,一个被嘲笑的身体,一个遭唾弃的身体,一个带着荆棘冠冕,手脚被钉子钉穿的身体。我接受这些可能成为我将来的命运。我从不认为耶稣基督只是在两千多年以前被钉十字架。耶稣在他的属灵身体里所受的痛苦,对我来说必须成为我要接受的事实。

#### 至高的爱

圣经教导我们一些非常难理解的话: "爱父母过于爱我的,不配做我的门徒;爱儿女过于爱我的,不配做我的门徒"(《马太福音》10:37)。这些话在自由国家中几乎没有任何意义。

你或许从《殉道者之声》的读物上了解到,在前苏联曾有几千个儿童被强行从他们父母身边带走,就因为他们知道耶稣。你必须爱耶稣胜过爱你的家庭。 当你站在法庭上,法官告诉你如果你不信耶稣你就可以留下你的孩子;否则,这就是你最后一次见到他 们。你的心可能会破碎,但你的回答应该是:"我爱神。"

娜迪娅·斯罗波达离家坐牢四年。她的孩子被带走了,但她是唱着歌离开家的。当警察开着卡车等着装她的孩子们走的时候,他们告诉正在歌唱的妈妈: "不要担心我们。无论他们带我们去哪里,我们永远不会放弃我们的信仰。"他们真的没有。当耶稣被钉十架的时候,他所受的不止是身体上的疼痛,他的妈妈就在他的面前,悲痛欲绝。他的妈妈眼看着自己的孩子受苦。他们深爱彼此,但在关乎神的荣耀的关头,任何人类的感情都是次要的。我们只有全然接受这种观念才能准备地下教会的工作。

唯有基督,这位最大的牺牲者,忧伤之子,必定与我们同在。在共产主义国家中曾发生过这样的事情,共产党的刽子手们将他们用来拷打基督徒的橡胶警棍丢掉,问他们:"你头上的光圈是什么?为什么你的脸会发光?"圣经当中记载了司提反"他的脸发光"。我们还知道有这样的例子,共产党的刽子手们告诉囚犯:"大声叫,大声哭好像我在打你一样,这样我的同志就会以为我在拷打你。但我不能打你了。"这样,你就可以大声叫,却毫发无损。

也有许多犯人真的被毒打,有时甚至致死的情形。你要在与主同死,为主而死,还是要做叛徒这两者之间作一个选择。当你羞于照镜子,因为在镜子里面会看见一张叛徒的脸的时候,活着还有什么意义呢?

用这样的方式去思想,是成为地下教会一员的首要要求,尤其是地下教会的牧师——对牧师的妻子而

言,更为重要。她扮演着一个特殊的角色。她要来坚固牧师:她要来鼓舞他有勇气来做所有的事。如果她向他索求看电影和日常生活的享受,他就无法成为地下教会的斗士。她一定要催促他工作、争战,甚至牺牲他自己的生命。

#### 学习沉默

在地下教会要学习的另一门功课就是沉默。牧师们因着他们职业的缘故,都是爱讲话的人,也是常讲话的人。然而牧师不一定总是要讲话。如果不倾听,没有人能讲好道。当我回头看我和人交往的经历,我发现当我倾听的时候比我讲的时候更能挽救人。人也里有许多重担,却无人能耐心地倾听他们的心声。甚至你的丈夫,你的妻子,你的孩子,都没有耐心心思至你的大夫,你的妻子,你的孩子,都没有人听你讲。如果一个人发现有人听他说话,无需多少言语他就被里去。我的一个人发现有人听他说话,无需多少言语他就被里去。我的一个朋友是一位杰出的基督徒作曲家,就因为基督徒们习惯说:"某某弟兄作曲的歌真是太美了!"他就被关了监狱。他们赞扬他,他却因此而坐做了十五年的牢。唱歌可以,但是不要提是谁写的这首歌。

你不能等国家政权颠覆了才学习沉默。你必须在一信主那一刻就要学习沉默的功课。基督徒应该是惜言如金的人。他会想,自己说一个词会不会带来害处。在地下教会中,每一个多余的字都是有害的。

诺贝尔奖获得者索尔仁尼琴在一次采访中说,迫害他最深的人,出卖他的人,就是他的前妻。《传道书》写道,不可说出你心中的秘密,即便是对你的配偶。这是神的话。神知道我们会有地下教会,他也知道在特定的时候配偶会在某些问题上生你的气。索哲尼琴的秘书就是在共产党极大的压力下悬梁自尽的(她是被索尔仁尼琴的妻子出卖的)。如果索尔仁尼琴保持了沉默,就不会发生这样的事。

另一点也非常重要: 我为我在单独监禁中所度过 的年日感谢神。曾经有三年的时间里, 我被关在三十 英尺的地下。 我未曾听到过一个字。我也未曾说过一 个字。没有书。外界的声音停止了。狱卒们穿的都是 软布底儿的鞋: 你听不见他们走来的声音。后来, 随 着时间的流逝, 内里的声音也消失了。我们被灌药, 被拷打。我忘记了我所有的神学。我忘记了整本圣 经。有一天, 我发现我竟忘了主祷文。我一点儿也背 不出来了。我记得它开始是"我们在天上的父....."但 记不起来接下来的话了。我于是欢喜地向神说: "我 们在天上的父,我已经忘了主祷文了,但你必定能背 得出来。你一天听几千次, 所以你派一个天使替我 背, 我只要安静就够了。"有一段时间, 我的祷告就 是: "耶稣, 我爱你。"过一会儿再说一次: "耶 稣, 我爱你。耶稣, 我爱你。"后来就连这样也太难 了,因为我们被灌了大量摧毁我们头脑的药物。我们 饥肠辘辘。一周只有一片面包。拷打,毒刑,光线不 足,还有其他的事情都使我几乎无法集中注意力来 说: "耶稣,我爱你。"我后来放弃了,因为我知道 必须如此。最高方式的祷告就是一颗爱他的心静静地 跳动。耶稣只要听到"扑通,扑通"的声音,就知道 每一次心跳都是为他的。

当我从单独监禁中出来和其他犯人关在一起时, 我听到他们讲话,就希奇他们为什么讲话!我们的话 语中有太多无用的东西。今天人们彼此很熟悉,见面 之后一个人说: "你好!"另一个人回答: "你 好!"说这些有什么用?接着一个人又说:"你不觉 得天气很好吗?"另一个人想想,说:"没错,是很 好。"我们为什么要谈论天气的好坏呢?我们根本没 有认真地对待耶稣所说的话,就是人不是因他所说的 每一个不好的词受审判, 而是每个无用的词。圣经中 正是这样写的。在一些国家中闲话就意味着将你的弟 兄送讲监狱或是置他于死地。对弟兄的一句赞美的 话,如果不是必要的话,可能就意味着大祸临头。例 如. 有人拜访你, 你对他说:"噢! 你刚刚不在这儿 真是太可惜了——温弟兄刚走。"来访者可能是秘密 警察派来的奸细。现在她知道 W.弟兄就在城里! 闭上 你自己的嘴巴。从现在开始学起。

#### 主所允许的谋略

要做地下工作就不可能不使用计谋。我知道在俄国发生的一个例子。共产党怀疑基督徒在某地有个聚会,因而就派警察到街上搜索。他们知道聚会地点一定就在这条街上。当他们看见一个男孩向他们所怀疑的聚会地点走去时,就拦住他盘问,"你去哪儿?"这个男孩苦着脸说,"我哥哥去世了,我们全家要聚

在一起读他的遗嘱。"警察听了很感动,就拍拍他说,"走吧。"这男孩成功脱身却并没有说谎。

一位弟兄被带到警察局并被盘问说,"你还参加聚会吗?"他回答说,"警官同志,祷告会已经被禁止了啊。"听了这话警察就说,"嗯,你能服从规定,很好。回去吧。"这位弟兄并没说他服从了;可他也没撒谎说他没有参加聚会。

《殉道者之声》的一位特使到一个共产国家去,在边检的时候被询问说,"你随身带了什么书?"他回答说,"我带了莎士比亚和耶和华的作品。"边警不想表现得很无知。耶和华可能是英国的另一位大诗人。要说从未听说过实在太丢人了。于是他说,"好吧,过去吧。"这些都是主所允许的计策。

如果天使只是像童话故事中所讲的一样,我们实在不需要他们。天使其实是一种实在,我们每个人都有一位守护天使。但当基督徒聚集的时候,魔鬼也总是会出现。我们必须要倚靠天使和圣灵来对抗魔鬼。我们没有义务对无神论的强权讲老实话,没有义务告诉他们我们在做什么。他们来查问我们本身就是一种无礼和越权。

如果我直接问你,"你银行里有多少钱?"或者 "你每月挣多少钱?"这不是越界的问题吗?这样的 问题根本就不应该问。你不会去问一个女孩,"你有 男朋友吗?你已经爱上谁了吗?"这些事情她可能并 不想告诉你。所以如果我不愿意讲的话,别人也不应 该来盘问我的宗教活动。这是对我私人生活的侵犯。 无神论的政府没有权利问这样的问题,我也没有必要 回答他们。 在审问过程中,他们会问各种各样的问题。共产党会对我说: "你是个基督徒,又是牧师,应该说实话。现在告诉我们吧,谁是地下教会的领袖?你们在哪儿聚会?参加聚会的都有谁?不同地方的领袖都是谁?"如果我实话实说的话,就会有无数的人被捕;如果这些被捕的人也实话实说,这样的逮捕就会一直进行下去。我们一定要阻止这种情况的发生。如果对抗的代价是挨打和受刑的话,你一定要独自承受,甚至付上自己的生命。

我认识一个牧师。他因为踢足球的缘故,脚痛到了和我当初挨打时一样的地步。踢足球的时候,我们可以忍受疼痛。而且一旦疼痛消失,我们又会继续踢下去,即使明知有发生其他意外事故的可能。足球是一项体育运动,能带给我们喜乐,又有益健康。所以我们愿意为它忍痛。同样的,为了避免我们的弟兄被捕,我们也能够忍受酷刑所带来的痛苦。由此而来的最坏结果就是被折磨至死。可死其实是这个世界上最自然不过的事了。

一个乞丐来到一个富翁家门口说,"我可以在这儿过一夜吗?我实在是没有地方睡。"富翁回答道,"滚开,穷鬼!这儿又不是旅馆。"这个乞丐就说,"对不起,我马上就走。但我走之前你能回答我一个问题吗?我看你的房子实在是太美了。请问是谁造的这个房子啊?"富翁听了他的奉承,感觉很受用,就回答说,"这房子是我祖父造的。""那你祖父现在在哪儿呢?""他很久以前就去世了。""他去世之后谁住在这儿呢?""我父亲""你父亲还健在吗?""没有,他也已经去世了。""那现在谁住在

这儿呢?""我呀。""有一天你也会死吗?""当然了。""那你去世后谁会住在这儿呢?""这个嘛,我希望是我的孩子。"这个乞丐就说,"那你为什么要赶我走呢?你说这不是个旅馆。这明明是个旅馆嘛。你收拾完东西,别人搬进来。"这个故事的寓意很明显,让我们把它当作我们的人生观。如果神要我今天死的话,他用不着找人来拷打我。没有严刑拷打,我也可能会因心脏病而死。所以严刑拷打并不会使我的生命缩短哪怕一天。最好的餐馆里最精致的美食也无法延长我的生命哪怕一天。我死的时候就是神呼召我的时候。

#### 背叛的争吵

在地下教会里连最小的争吵也不能容忍。地下教会中的每一次争吵都可能导致逮捕、拷打、甚至于死亡。我们的敌人在监视我们。他们在地下教会安插有奸细。当争吵发生的时候,总是会有彼此的指责。一个会对另一个说,"你和史密斯弟兄在一起的时候如何如何……"于是警察就会逮捕史密斯。

争吵总是会带出名字和事实。所以圣经中说到, "主的仆人不可争竞,只要温温和和的待众人"(提 摩太后书 2:24)。我知道罗马尼亚有一个小镇。当地 的一家浸信会教会和另一家教会之间发生了严重的争 执。双方闹得不可开交,结果两家教会的领袖都被逮 捕了。

要做一个圣人的话最好从今天开始。要等到你上天堂那一天就太晚了!如果你不从今天做起,到时候

你根本就不知道怎么开始。同样的,如果共产党夺权 后你不应该争吵,最好现在就不要吵。

不幸的是在危险环境中工作的机构之间也常有争吵。这些争吵应该尽量避免才对。即使家庭争吵有时都会带来死亡。我在监狱里曾经遇到一位室友。他很年轻的时候就有了一个女朋友。后来他又爱上了另一个女孩。可他已经把很多秘密都告诉了第一个女朋友,而她向警方告了密。结果他被判终身监禁,在狱中疯掉了。

为地下工作作准备相对于装备普通基督工人其实 是很基本的。只不过它进行得更加深入和实际——直 到成为生活的一部分。据我所知,有些国家里的很多 教会就是被教会里两个牧师或者长老之间的争吵给毁 掉的。争吵在哪儿都会发生,但发生在受压迫国家就 会带来监禁甚至是死亡。

#### 抗拒洗脑

最成功的办法不是只有肉体折磨,还包括洗脑。 我们必须学会抗拒洗脑。洗脑在自由国家里也一样存 在。报纸、广播、电视都在对我们进行洗脑。人们本 来没有必要喝可口可乐。你喝是因为你已经被洗脑 了。白水比可口可乐健康多了。但没有人作广告说, "喝白水,喝白水。"如果广告说喝白水的话,我们 肯定会跟着喝白水。

有些人把洗脑的技巧发展到了极至。洗脑的方法 各有不同,在罗马尼亚它基本是这样的:连续十七个 小时我们被迫坐得笔直,而且不许合眼。这十七个小时里我们就一直在听,"共产主义好,共产主义好,共产主义好,共产主义好……"基督教已经死了,基督教已经死了,基督教已经死了,基督教已经死了,基督教已经死了,是降吧,投降吧……"这样用不了一分钟你就觉得无聊透顶。但你必须要听满十七个小时,周周如此,月月如此,年年如此,甚至没有任何间断。我可以向你保证,这一点儿也不简单。这是最糟的折磨之一,比肉体折磨难受多了。但基督早就预见到了这一切,因为在他并没有时间的概念。未来、过去、现在对他没有分别:他在创世之初就无所不知了。共产党发明洗脑太晚了!基督早就发明了洗脑的对头版一洗心。他说,"清心的人有福了,因为他们必得见神"(《马太福音》5:8)。

可提反,为基督献身的第一位殉道者,曾面对数百人手持大石头要丢向他。那时他说,"我看见……"司提反的妻子很可能以为他看见事态危急,准备逃跑。但他说,"我看见耶稣站在神的右边。"她可能说(圣经没有记载),"你没看见周围这么多暴徒要向你扔石头吗?""是的!我看到下面有一些不值一提的小蚂蚁。我只看见耶稣。"他没有去看那些要杀他的人。清心的人有福了。

我在洗脑中度过了超过两年的时光。共产党会说我的脑子还是太脏了。当他们说"基督教已经死了"的时候,我和其他人就会以同样的节奏对自己重复,"基督也曾死过,基督也曾死过。"但我们知道基督又从死里复活了。我们记得我们是和圣徒生活在一起。

我们通常相信归主的圣徒在天上的星星中间。圣 经清楚地告诉我们他们在哪里。"我们既有这许多的 证人....."(《希伯来书》12:1)。他们为什么要坐在 星星中间呢?他们就在这儿和真正的战士和受难者在 一起。在灵界里不分这儿或那儿。时间和空间的概念 在灵界并不存在。我们被孤立在监狱里, 但他们就在 我们周围。我们感觉得到古今所有圣徒的同在。我个 人就曾强烈地感觉到抹大拉的马利亚与我同在。被洗 脑时我就想,"他们在讲什么呢?基督教已经死了? 即使他们是对的,又有什么分别呢?即使全世界只剩 下我这一个基督徒, 又怎么样呢? 抹大拉的马利亚只 是专心爱主耶稣。如果耶稣死了,她就爱死了的耶 稣。当耶稣死了,已不能再为她做任何事了的时候, 她还是待在他坟墓旁边, 虽然他已无法再为她举起一 根手指, 行一个神迹, 或说一句安慰的话语: 虽然他 已不能擦去她的眼泪一什么也不能了。但他是我们的 救主。所以,你告诉我他死了我怎么办?我还是像他 活着时一样爱他。即使整个教会都死了或者丧失了信 心,我也没有理由放弃我的信心。"

我们一定要对我们的信仰篤信不移。我已经讲过,在希伯来文中"怀疑"这个词是不存在的。这个词在旧约中也未出现过。我可不可以向你指出另外一个在希伯来文中不存在的词?世界教会联合会的领袖常常指责我说,"温布兰德把铁幕背后的情形画成是黑白的。这是不对的。还有灰色区域的存在。"我回答他们说,如果他们能指出新约圣经什么地方出现了"灰色"这个词的话,我就接受他们的批评。新约中有很多种颜色一但黑白混合而成的灰色从未出现过。

一件事要么是真的,要么是假的;或者是对,或者是错。白就是白,黑就是黑。你要么跟从世界,要么跟从基督。所以希伯来文的旧约中没有"怀疑"这个词。我们对这些信仰问题一定要像对加法表和乘法表一样确定无疑。二加二等于四。这就是对的。我的家人是活着还是已遇害、我有足够的食物还是要挨饿、我是自由的还是在监狱里、我是挨打了还是被人拥抱,这些数学上的真确性是不会变的。两次拥抱加两次拥抱等于四次拥抱,两次毒打加两次毒打就等于四次毒打。

真理的确据加上抹大拉的马利亚般的挚爱会给你 足够的力量去对抗洗脑。一定要抵抗到底。

我不想把自己标榜成个英雄。我只是一个普通人 而已, 像其他人一样, 也有自己的缺点和弱点。因此 我们才需要联合成一个教会, 好在软弱的时候彼此鼓 励。在狱中的极度压力下,我曾对一位难友一一他是 长老会的一位盲教士, 也是个非常好的基督徒—— 说,"弟兄啊,我觉得我已经失去了我的信仰,算不 上是个基督徒了。"他脸上带着一贯的笑容问我说, "那你过去相信过吗?"我说,"当然相信过。"他 说, "那就记住这一节经文。当童女马利亚去见以利 沙白的时候,以利沙白对她说, '那曾相信他的有福 了。'这里相信用的是过去式。如果你过去曾相信 过, 你就有福了。生活在这份祝福里吧。"我无法形 容在当时的环境下那些话对我的意义有多大。我不知 道这套神学理论是否站得住脚, 但那时我们不是靠神 学理论生活的。我们那时只能生活在过去的记忆里。 因而圣经教导我们要把荣耀归给主并牢记他给我们的 祝福。即使我们经历灵魂的黑夜时,也要牢记过去曾 领受的祝福。

#### 克服孤独

一个地下斗士要面临的最大挑战之一,就是如何填补孤独。我们没有任何书可以看。不止是没有圣经,也没有其他书籍,没有纸笔。监狱中没有噪音,没有任何东西来分散我们的注意力。我们每天面对的只有空墙一堵。一般人在这种情况下是要疯掉的。读一读关于监狱生活的书(《蹀尔》或其他类似的书籍对未来的地下工作者都很有教益),也只会给你一个狱中气氛的大概印象而已。但你已经可以看到常年无事可做的孤独是怎样催人发疯。我可以通过我自己的经验告诉你怎样避免疯掉,但这还是要靠属灵的操练来提前预备才做得到。在没有圣经的情况下你能忍受孤独多久?你可以独处多长时间都不听收音机、不听唱片、等等?

我和其他的许多难友都是这样度过的。我们晚上 从来都不睡。要睡就白天睡。整晚我们都警醒祷告。 《诗篇》中这样说:"耶和华的仆人,夜间站在耶和 华殿中的,你们当称颂耶和华"(134:1)。夜间的一 个祷告胜过白天的十个祷告。所有的罪孽都是在晚上 进行的。抢劫、醉酒、宴乐、奸淫——整个的犯罪生 活就是夜生活。白天大家都要在工厂、学校、或其它 什么地方工作,魔鬼的权势总是要等到夜晚才出现。 所以在夜间抵抗它们才尤其重要。守望是非常重要 的。在自由世界里,守望几乎不为人知。在我们国 家,甚至在共产党夺权之前,我们也懂得守望。我儿子米哈伊在三四岁的时候就知道守望了。我们经常整晚都以祷告度过。当我们祷告的时候,三四岁的孩子通常也会跟着祷告一会儿,然后就会彼此打闹。这时我们通常会训斥他们几句,他们会接着祷告一会儿,然后就不知在哪个桌子底下睡着了。他们就是这样在守望的气氛下长大的。

在单独监禁的时候我们总是在别的犯人睡觉的时候醒来。我们用一个我们无法完成的任务来填满我们的时间。我们以祷告开始,并借着祷告环游世界。我们为每一个国家祷告,为每一个我们知道名字的人和地方祷告,也为有名的传道人祷告。这些通常就要花一两个小时左右。我们为飞行员、为海员、也为别的犯人祷告。圣经告诉我们有一个大喜乐是在监狱里也可以享用的:"与喜乐的人要同乐"(《罗马书》12:15)。我因为某个地方有一家人和孩子们聚在一起读圣经、开玩笑,其乐融融而开心。某个地方有个男孩爱上了一个女孩,和她一起约会;我也为他们而喜乐。这儿有个祷告会;那儿有人在学习;这儿又有人在享用美食;诸如此类。我们可以与这些喜乐的人同乐。

在祷告中环游世界之后,我就通过记忆来读经。 背颂圣经对地下工人是非常重要的。

只为让大家轻松一下,让我告诉你一件发生在我身上的趣事。一次我躺在我的光板床上,凭记忆阅读《路加福音》中的登山宝训。我读到了这样一段,"人为人子恨恶你们......当那日,你们要欢喜跳跃"(《路加福音》6:22,23)。我记得圣经是这样写

的。我对自己说,"我怎么犯了这样粗心的罪呢?基督告诉我们要做两件事。第一件,欢喜,我已经做了。第一件,'跳跃',我还没做呢。"于是我就开始跳。我从床上下来开始跳来跳去。监狱里每一间牢房的门上都有一个门镜,好让狱警可以看见里面的情况。碰巧我跳来跳去的样子被狱警给看到了。他还以为我疯了呢。狱中有规定要对疯了的犯人以礼相待,以免他们尖叫、撞墙,扰乱监狱秩序。那位狱警立刻进来,安慰我说,"我们很快就会放你,一切都会没事的。你在这儿好好呆着,我去给你拿点儿东西。"结果他给我拿了一大条面包。我们的配额是一周才一片面包,我却有一整条,还有奶酪。是白奶酪。永远不要只是吃奶酪而已,先要好好欣赏它的白色。它看上去是那么美。他还给我拿了一些糖,又对我说了些好话就锁上门走了。

我对自己说,"我要读完《路加福音》这一章再吃这些东西。"我重新躺下,试图从我没背完的地方接着背。"对了,我背到'人为人子恨恶你们……当那日,你们要欢喜'……要欢喜跳跃因为你们要领受大赏赐。"我看着手里的面包和奶酪。没错,主的赏赐的确是大的。

接下来的任务就是思考圣经,并在它的基础上默想。每天晚上我都会准备一篇讲道,以"亲爱的弟兄姐妹"开始,以"阿们"结束。讲道准备好了,我就把它讲出来。然后我会把它们编成简短的韵文以方便记忆。这些讲道有的收录在我的《单人牢房中见证神的同在》和《如果狱墙可以讲话》这两本书里。我一共记住了三百五十篇讲道。这两本书收录了五十几

篇。这些讲道我只是讲给神和天使听。天使有翅膀,他们会把这些思想带给其他人。(如今这些讲道已经用多种文字发表,也被人传用。)我们是这样打发时间的。我会构思文章或诗歌;会想到我的妻子和儿女;每天晚上我还会给自己讲笑话,而且是我从未听过的乐观的笑话。这些笑话反映了我当时的感受。一个笑话是这样的:一个女人对她丈夫说,"彼得,我可怎么办哪?我一不小心坐到了我的假牙上,把它坐坏了。"她丈夫回答说,"高兴点儿吧,还好你没坐到你的真牙上。"我总是去看事物好的一面。

我还用面包做了国际象棋,有用粉笔涂成的白子,也有灰子。我就和自己下棋。不要相信鲍博·费舍是全世界最好的象棋大师。他上次战胜斯帕斯基的时候八胜二负。可我在狱中的三年里一场未负;我要么赢白棋,要么赢灰棋。

我告诉你们这些事是因为这些都是地下工人受苦时的秘密。永远不要让你的思想荒芜,不然的话共产党就彻底把你征服了。你一定要不停地锻炼你的大脑。必须要让它保持活跃,要不断思考。每个人要按照个人的能力来进行不同的创作活动。

#### 真实身份

地下教会不是一个新鲜事物。在地下教会工作之后,我开始以新的眼光读新约圣经。我读到《使徒行传》中使徒和门徒们有了一些从前没有的"别名",而且这样的例子贯穿整本新约圣经(《启示录》2:17是个绝妙的例子)。譬如:

- "就是那叫做巴撒巴,又称呼犹士都的约瑟" (《使徒行传》1:23);
- "约瑟, 使徒称他为巴拿巴"(《使徒行传)4:36);
- "称呼尼结的西缅" (《使徒行传》13:1);
- "称呼巴撒巴的犹大"(《使徒行传》15:22):
- "耶数又称为犹士都" (歌罗西书 4:11)。

为何雅各和约翰被称为"雷子",而西门被称为 "彼得"?我以前从不知道答案。我们发现许多新约 中的人名改动。而这正是现今地下教会中发生的事。 我有许多名字。当我去一个城镇或是村庄的时候,人 们从不会说温布兰德弟兄来了。在一个城里我是瓦西 里,在另一个城里是齐奥赛斯库。在又一个城里是鲁 本,等等。当我被捕的时候,我是理查德·温布兰 德。

我相信对圣经文学意义上的启示,而不仅仅在字面上的启示。那为什么圣经中有些明显"无用"的词?在《路加福音》中写道:"耶稣在一个地方祷告。"你肯定要在一个地方祷告。那为什么要写"在一个地方"呢?圣经中又写道:"耶稣来到一个城市。"每个城市都是一个城市,但这正是地下教会所使用的语言。当我旅行回来的时候,我会对我的妻子说:"我去了某一个城市,在某一个地方遇见某一个弟兄。我们决定在某一个时间在某一间房子里见面。"

耶稣想和他的门徒一起吃晚饭(《路加福音》 22:7-13)。正常来讲,他应该这么说:"走到某某街 某某号,找某某先生,在那儿预备晚饭。"但耶稣没 有这么说,他却说: "你们进了城,必有人拿着一瓶水迎面而来; 你们就跟着他,到他所进的房子里去。" (在那个时候一个男人拿着一瓶水是很少见的事情, 因为女人才去井边打水) 我们就正是这么做的。我们要开祷告会的时候不会告诉地址因为不知道谁是奸细。我们就这么讲: "在'那'条街的那个街角站着, 或者坐在公园里, 你会看见一个打蓝领结或是其他信号的人。跟着他。"如果任何人问其他人: "你叫什么名字?"我们就知道他是秘密警察的奸细。

地下教会是在新约圣经写作时就存在的。有些批 评家指责我们所做的事在神面前是不合法的, 因为教 会不应该在地下活动。我们应该顺服掌权者。世界教 会委员会指责我们, 但他们却给那些与政府作对的游 击队资助。在圣经中写道,掌权者当奖善罚恶。一个 禁止神的话的政府将它自己划在任何人类的圈子之 外。没有任何圣经的话语适用于它。每一个政府都有 它自己的法律,有它不公正和对权力的滥用,因为没 有一个政府是由圣徒组成的。它是由罪人组成的。每 一个政府都会做对和错的事。原则问题是他们不能阻 止一只毛毛虫蜕变成蝴蝶。不能阻止一个花蕾绽放成 花朵。不能阻止一个罪人成为一个圣徒。只要他们允 许我这些,我不会指望他们变成从天降下的圣徒。我 希望他们做些好事,可以两三年改改那些错误的法 律。我会尊重他们的权柄。但若是他们夺走我生命的 意义,就是预备我自己在天上更美好的生命,我对这 样的权柄没有任何的责任。我们的使命会继续地下工 作来帮助在共产主义国家和穆斯林国家中的地下教会。

我只是给你讲了一点地下教会有的问题,希望你 多多少少对它有个印象。

愿神祝福你!

300 m · 600 12

在一位印度等建的全岸脚组

# 苦难: 基督教快乐主义的牺牲



约翰·帕波

在一位历经苦难的圣徒脚前

从坐在理查得·温布兰德脚前的那一刻起,我就如同换了一个人。我真的是面对着他的脚坐着。那是在明尼苏达州南部的波利丝恩典浸信会的教堂里,理查德脱去鞋子,坐在讲台上稍高的的一张椅子上。我后来才知道,这是因为他在罗马尼亚狱中所受的折磨严重地损伤了他的脚。我们十几位牧师就这样坐在他的脚前。那天理查德讲的内容是苦难。他一次又一次的重申,主耶稣是自己选择了苦难,而苦难也不是仅仅局限予他的身上而已,苦难是基督自己选择的结果。"没有人夺我的命去,是我自己舍的"(《约翰福音》10:18)。那天他问我们,是否愿意为着基督的缘故选择苦难。

理查德写了一本灵修书《向高处行》,在书中他这样自我介绍说: 犹太籍路德会传道牧师, 1909 年生于罗马尼亚。1945 年出生地被共产党占领,自此成为地下教会领袖。1948 年,与妻子萨比娜一同被抓,在红色监狱中度过了十四年。其中有三年之久,被关在一个不见光的地下独牢中,不知年日、昼夜与四季。其间所见,唯有看守和施刑的人。早在 1964 年,在挪威的信徒友人们就出价一万美金赎买他的自由。

#### 牺牲有多美丽?

温布兰德讲了一个西多会修士的故事(西多会是 天主教隐修会之一)。这位修士在接受意大利一家电 视台的采访时,采访者对西多会的静修和退隐生活十 分感兴趣,问到:"假设你在生命结束之时,意识到根 本就没有神,你会怎样?"修士回答说:"圣洁、安静 和牺牲本身就是美丽的,即使是没有天上的应许。我 仍然是没有虚度一生。"

然而,只要稍稍探索一下生命的意义,对苦难的 领会就会超过修士的回答。他的回答给我的第一印象 是肤浅、充满了罗漫谛克式的荣耀,不知在哪儿就讲 不通了,也没有牢靠的理由,这一定是哪里出了问 题。起初我找不出,便去研究一个一生遭受大苦难的 基督徒一一使徒保罗,我震惊地发现保罗对苦难的看 法与修士截然不同。

对于那位采访者的问题,保罗清晰地给予了完全相反的答案。那位采访者实际是在问:"如果你所信的是虚妄的,你会怎样?"那位修士的回答的实质是:"无论如何,受苦都是一种好的生活方式。"但是保罗在《哥林多前书》15:19 中写道:"我们若靠基督,只在今生有指望,就算比众人更可怜。"这与修士的回答完全相反。

保罗为什么不赞同修士的观点呢?他为什么不说:"即使基督没有复活,即使没有神,一个有爱、受苦和牺牲的生活仍然是一个好的生活方式"?又或者,他为什么不说:"即使没有从复活而来的赏赐,我们也不需要有人可怜"?为什么他反倒说:"如果我们在基督里的指望是虚妄的,我们就比任何人都可怜"?

## 有基督同行的生活更好吗?

对于教会,这个问题至关重要,特别是对那些物质丰富、安逸舒适的美洲和西欧的教会。在我们听过的基督徒的见证中,很多是讲成为基督徒后,生活如

何更便利、更容易了。我最近才听到一位信徒的见证,他是职业橄榄球队的四分卫,他见证说,自从他祷告接受基督后,再次对比赛充满了信心,深为八场全胜的战绩自豪,因为这样他就可以在主日专心去教会了。

在物质生活丰富的西方国家,似乎大多数基督徒 在讲述信主后的获益时,都说生活因此变为美好,神 是否存在或者基督有没有复活也无关紧要。这使人想 到心理疗法的效用和各种人际关系促进的好处。圣灵 所结的果子当然是仁爱、喜乐与和平,如果我们因信 主得到这些果子,无论这信仰真实与否,我们不也一 样过一个高质量的生活吗?为什么说,假如果真如此 如此,我们就比世人还可怜呢?

保罗究竟为什么要这样说呢?难道是他的生活不丰盛吗?为什么主若没有复活,我们就比世人更可怜?如果我们一生是七十岁的话,虽然这七十年,我们生活在虚幻的喜乐和满足中,这虚幻并不影响我们的未来,又有什么让人可怜的呢?如果这虚幻可以使空虚无意义的生活变为喜乐,活在其中又有什么不好呢?

答案在于,保罗所过的基督徒的生活,不是人们所认为的那种充满丰裕和安逸的日子,反而,他的生活充满了患难。这患难不是强加与他的,也不是常人所能经历的。保罗相信神,对复活充满信心,并且存着与基督永远同在的盼望,但这一切并没有给他带来一个安逸的生活,就是那无关复活与否,都可以使人满足的生活。恰恰相反,保罗的盼望,使他选择了一个患难的生活。在这生活中他却有着无法言表的的大

喜乐。"在指望中要喜乐"(《罗马书》12:12),正是这指望使他甘愿拥抱患难,否则他不会如此抉择。这指望就是他自己的复活和那些他为之而受苦的人的复活。如果没有复活,保罗自我牺牲的选择,用他自己的话说,就是极可怜的。

保罗因在患难中有大喜乐,带来大果效。这喜乐只有从超乎患难之上的欢喜的盼望而来,这正是《罗马书》5:3-4 所讲的,"不但如此,就是在患难中也是欢欢喜喜的,因为知道患难生忍耐,忍耐生 老练,老练生盼望,"所以患难之中有喜乐。这喜乐源于盼望,而因盼望所受的苦难,使我们的盼望更加坚定与增加。因此,如果没有了盼望,保罗这样的选择苦难就显为愚拙,若他还乐在其中,就更是愚蠢了。保罗之所以如此选择苦难,是因为实实在在的,是有此盼望,就是那死亡不能拘禁的盼望。这选择在那些不明白的人看来,是愚拙和可怜的。保罗回答了理查德·温布兰德提出的问题,是的,若为基督的缘故,甘愿选择苦难。

## 冲突和癌症有区别吗?

让我们暂且先谈一个另题。有人或许此时会问: "如何解释那些我并未选择的苦难呢?比如癌症、车祸 中丧子或患严重精神压抑症等等,本章也包括这些内 容吗?"对此,我的答案是:本章大部分所涉及的,是 为着公开承认自己基督的信仰,而甘愿接纳的苦难, 这些苦难或多或少都性命攸关。 疾病与苦难有一个明显的区别: 苦难是因人知道我们是基督徒后,因仇恨有意地进行逼迫,疾病却不是如此。因而在某些情景下,选择公开承认自己是基督徒,就是选择要为此过着神许可的患难的生活(《彼得前书》4:19)。也有些时候,患难与我们要过一个基督徒的生活相关,虽然这里并没有不信的人对我们怀有刻意的仇恨。举例而言,一个基督徒可能为了宣教而选择去一个疾病蔓延的村落,因此被传染,这是一个患难的选择,而不是逼迫,是神许可的苦难,并不是出于人的敌视。

让我们暂时停顿一下来思考,不难发现,一个人若凭信心热诚追求神的荣耀和他人灵魂的得救,他的一生就像是一个基督徒来到遭疾病袭击的村庄。患难是一个顺服神的呼召、立志跟随基督而活的人所要付的代价之一。因着选择跟随基督,走他所带领的道路,我们就选择了这条路上的一切,这一切都是在神的掌管和供应之下的。

因此,一切因着顺服神而遭受的患难,都是与基督一同受苦,并且是为着基督而受苦,无论是癌症或冲突,都是选择的结果。简而言之,就是我们甘心选择顺服的道路,即使这路上有患难临到,我们总不会因此报怨神。我们可以祷告,像保罗那样,求神挪去那根刺(《哥林多后书》12:8》,但若神的心愿不是如此,我们就要张开双臂迎接这苦难。这也是在天路历程中,我们作门徒、走顺服的道路要付出的一个代价。

## 基督徒蒙召所受的苦难是与基督同受、为基督而受

基督徒在顺服的操练中所经历的苦难,无论是逼迫、疾病或事故,都有一个共同的特点:这些患难威胁着我们的信心,使我们怀疑神是美善的,引诱我们离开顺服之路。因此每一个信心的得胜、在顺服中的忍耐,都是见证神的美好和基督的宝贵,无论我们战胜的是疾病、撒旦、还是蓄意的迫害。

无论哪一种的苦难,若是基督徒蒙召路上需要承受的,就是与基督一同承受,并且是为基督而受。与基督同受,是因为这苦难源自我们凭信心与他同行,并且靠他所赐的力量可以忍受,因基督是我们的大祭司,并非不能体恤我们的软弱(《希伯来书》4:15)。为基督而受,是因为这苦难试炼并证明我们对基督的美好和大能的确认,同时也显明了基督有丰富充足的恩惠和赏赐。

## 一样的苦难,神与魔鬼不同的心意

不但如此,来自疾病和逼迫的患难还有一个共同之处:二者都是魔鬼撒旦蓄意而为,为的是要毁坏我们的信心,但神却是掌管这患难的,为的是要炼净我们的的信心。

让我们先来说逼迫。在《帖撒罗尼迦前书》3:4-5 中,保罗为帖撒罗尼迦的信徒担忧,因他们正在受逼 迫中,保罗写道:

"我们在你们那里的时候,预先告诉你们,我们必受患难,以后果然应验了,你们也

知道。为此,我既不能再忍,就打发人去,要 晓得你们的信心如何,恐怕那诱惑人的到底诱 惑了你们,叫我们的劳苦归于徒然。"

这里非常清楚地讲明,那诱惑人的,他的意图就是损坏我们的信心。

然而撒旦不是整件事的唯一设计者。神管辖撒旦,魔鬼的任何意图都不能超越神最终的心意,而神的心意,与魔鬼的截然相反,纵然是藉着完全相同的苦难。在《希伯来书》12 章讲到,在患难中不可灰心,因为这患难中有神爱的心意。

"那忍受罪人这样顶撞的,你们要思想,免得疲倦灰心。你们与罪恶相争,还没有抵挡到留血的地步。你们又忘了那劝你们如同劝儿子的话,说,我儿,你不可轻看主的管教,被他责备的时候,也不可灰心。因为主所爱的他必管教,又鞭打凡所收纳的儿子。你们所忍受的,是神管教你们,待你们如同待儿子。焉有儿子不被父亲管教的呢。管教原是众子所共受的,你们若不受管教,就是私子,不是儿子了。再者,我们曾有生身的父管教我们,我们尚且敬重他,何况万灵的父,我们岂不更当顺服他得生麽。生身的父都是暂随己意管教我们。惟有万灵的父管教我们,是要我们得益处,使我们在他的圣洁上有分。凡管教的事,当时不觉得快乐,凡觉得愁苦。后来却为那经练过的人,结出平安的果子,就是义"(《希伯来书》12:3-11)。

这里讲明苦难虽然来自于恶人的挑衅,即撒旦插手其中,正如他向耶稣所行的那样(《路加福音》 22:3),但这苦难却是神掌管,并且天父藉此以爱的方式管教我们,使我们得以炼净。由此可见,撒旦在我们受压的苦难中,怀的是恶意,而恰恰相反,神藉同一个苦难,向我们怀有他的美意。

并非唯有逼迫才如此,疾病也是同样。神的用意与魔鬼的意图可在《哥林多后书》12:7-10 节中找到: "又恐怕我因所得的启示甚大,就过于自高,所以有一根刺加在我肉体上,就是撒但的差役,要攻击我,免得我过于自高。为这事,我三次求过主,叫这刺离开我。他对我说,我的恩典够你用的。因为我的能力,是在人的软弱上显得完全。所以我更喜欢夸自己的软弱,好叫基督的能力覆庇我。我为基督的缘故,就以软弱,凌辱,急难,逼迫,困苦,为可喜乐的。因我什么时候软弱,什么时候就刚强了。"

保罗在此讲他肉身里有根刺,就是撒旦的差役。 然而,这患难的本身是为了使保罗免得过于自高,一 定不是撒旦的本意。这清楚表明,基督是掌王权的, 要胜过魔鬼毁坏的恶意,要成就他慈爱与炼净的美 意。撒旦虽总想破坏人的信心,但基督的大能在软弱 的人的身上显得完全。

# 逼迫的苦难和疾病的苦难有区别吗?

另有一个原因也使逼迫的苦难和疾病的苦难不易 区分:二者的伤痛难以区别。理查德·温布兰德在罗 马尼亚的监狱中,为了主受尽折磨,几十年过去了, 他仍然承受着身体上的痛苦。三十年后,当他忍受着伤脚的痛苦时,是否也是在受逼迫?再想想使徒保罗,因是基督的仆人,他遭受众多患难,遇着船坏三次,一昼一夜在海里,受劳苦,多次不得睡,又饥又渴,受寒冷,赤身露体(《哥林多后书》11:25-27》。

设想保罗在这过程中得了肺炎,这肺炎算不算逼迫呢?保罗并未区别被棍打、遇船出事与在旅行布道中受寒冷有什么不同,对他而言,临到他的这些苦难都是服事基督、作门徒的代价的一部分。当一位传道者的孩子染上腹泄时,我们认为这也同样是为信心付出的代价的一部分。其实若是任何作父母的,为着顺服神的呼召,无论经历的是什么,付出的代价是等同的。使苦难成为"与"基督同受并"为"基督而受的,不是我们的仇敌多么有意,而是我们的信心如何。若我们是属基督的,临到我们的就是为着基督的荣耀和我们的益处,无论这患难是如何造成的。

## 吃吃喝喝与复活

让我们言归正传,回到保罗在《哥林多前书》 15:19 节所作的令人惊异的陈述上来一一如果基督没有 复活,那他所选择的生活就是可怜的。换言之,保罗 认为如果今世生活目的是为了最大限度的满足享乐, 信基督就不是一条佳径。他也指出了达到享乐生活的 最好之路是吃吃喝喝,"若死人不复活,我们就吃吃 喝喝吧!因为明天要死了。"(《哥林多前书》15:32)。 他在这里并不是专指讲究吃喝的享乐主义和纵酒宴乐 的放荡主义,这二者也不能使人有最大的享受快乐, 正如每个人都知道, 酗酒与暴饮暴食不是好事。若死人不复活, 基督徒的可怜就同酗酒和暴食之人的可怜一样。

保罗在上节经文中却明确指出,如果没有死人复活的盼望,"我们就吃吃喝喝吧!"因为人本意是要追求通常的享受,而回避特殊的苦难。这种今世的生活,作为基督徒的保罗是拒绝的。因此,若死人不复活,若没有神,也没有天堂,他不会让身体遭受这么多的拳打;不会拒绝以织帐篷为业的工资;也不会忍受三次的棍打,不会在各种境况下冒生命危险险,其中包括盗贼的危险、在旷野中的危险、遭江河海洋的危险,在城市中、在发怒的乱民中的危险;也不会长期忍受退缩、虚伪的基督徒(见《哥林多后书》11:23-29)。相反,他会过一个舒适轻松的好日子,正如当时受人尊重、有着罗马公民身份特权的犹太人一样。

"若死人不复活,我们就吃吃喝喝吧!"当保罗这样说的时候,他并不是说"让我们都作寻欢作乐的人吧!"他的意思是说,若死人不复活,有一种正常、简单和舒适的普通生活,令人以此为乐。这种生活可使我们享受其中,不愿去思考天堂、地狱或罪、圣洁与神的事。然而,令我震惊的是,这也正是许多基督徒的目标所在,并称之为基督教的生活。

保罗没有将他与基督的关系看作是得到今世肉体上最大享乐和舒适的钥匙。绝非如此!保罗和基督的关系是蒙召而选择苦难,这种苦难是远非不信神的人用"有意义"、"美丽的"、"英雄主义"等字眼所能

解释的。若没有复活,进入与基督同在的喜乐,这种苦难就是极其愚蠢和可怜的。

## 对西方基督教几乎难以置信的控告

当我回味温布兰德讲到的那位西多会修士的故事时,不禁为自己最后的发现而吃惊。从保罗那截然相反的观点中,我明白了一个几乎难以置信的对西方基督教的控告。我是否言过其实了?你自己判断吧。在你认识的基督徒中,有多少会说:"若没有复活,我所选择的基督徒的生活方式就是极其愚蠢和可怜的"?又有多少基督徒会说:"若没有复活,我为着基督的缘故而甘愿选择的苦难就是可怜的"?在我看来,这些是令人震惊的问题。

#### 基督教: 甘愿选择苦难的生活

"我们若靠基督,只在今生有指望,就算比众人 更可怜"(《哥林多前书》15:19)。保罗的基督徒生活 是在这地上选择牺牲,使我们因此得以在主来的时 候,有雨基督和好的喜乐。保罗如此说:

"只是我先前以为与我有益的,我现在因基督都当作有损的。不但如此,我也将万事都当有损的,因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为他已经丢弃万事,看作粪土,为要得着基督。并且得以在他里面,不是有自己因律法而得的义,乃是有信基督的义,就是因信神而来的义。使我认识基督,晓得他复活的大能,并且晓得和他一同受苦,效法他的死"《腓立比书》3:7-11。

我再次重申,基督的呼召是要求他的跟随者过一种献身的、损耗的和受苦的生活。若没有死人复活,这生活就是愚蠢的,这生活是保罗有意识的选择。请听他自己的抗议: "若死人不复活……,我们又因何时刻冒险呢?我抗议,弟兄们,我在我主基督耶稣里,指着你们所夸的口,极力的说,我是天天冒死的"(《哥林多前书》15:31》。"天天冒死",这就是保罗所选择的生活。他选择的是"时刻冒险","天天冒死"!因此,他才会说,若死人不复活,他就是可怜的。他选择了一条带来困扰和痛苦的道路,"我天天冒死",这基本上是他每日生活的写照。

## 为何保罗如此行?

听起来保罗似乎有些精神失常,人都是设法逃离 患难的。比如,我们搬家会搬到比较安全的地区,选 择比较温和的气候,我们买空调使生活的空间温度适 宜,我们吃阿斯匹林来止痛,下雨时要入室避雨,行 走时要避开黑暗的街道,饮用净化水。通常,我们不 会选择一个时刻冒险的生活。没有一条广告可以诱使 我们如此。保罗的选择不同于常人。

那到底是什么使保罗"多受基督的苦楚"(《哥林多后书》1:5》,并且"为基督的缘故算是愚拙的"(《哥林多前书》4:10》,为什么他要选择使他"又饥又渴……、又赤身露体、又挨打、又没有一定住处……、被人咒骂……、被人逼迫……、被人毁

谤……,人还把我们看作世界上的污秽,万物中的渣滓"(《哥林多前书》1:11-13)?

## "我也要指示他,为我的名必须受许多的苦难"

这是《使徒行传》9:15 和 16 节所记载的。上面所提到的问题,答案或许就是保罗对基督命令的单纯的顺服。去大马士革的路上,保罗遇见大异象,眼睛暂且不能看见。当主耶稣打发亚拿尼亚去开他的眼睛时,吩咐说:"你只管去……"(《使徒行传》9:15-16》,意即保罗蒙召作使徒,患难是他蒙召的一部分。保罗对这常人难以理解的呼召是忠信的,他甘愿接受基督给他的诸多苦难。

"给他的苦难"用在此处是贴切的。保罗在给腓立比信徒的信中称苦难是一种恩赐,就如同信心是恩赐一样。"因为你们蒙恩,不但得以信服基督,并要为他受苦。"(《腓立比书》1:29),蒙恩在原文中的意思是白白的给予。保罗也指出,他蒙召作使徒的苦难,不只限于使徒,也同样给予了腓立比的信徒,给予了整个教会。

无独有偶,除保罗外,还有人也有这种奇异的发现,就是受苦是一个当张开双臂来拥抱的礼物。亚力山大·索尔仁尼琴 在谈到他狱中的生活、所遭受的痛苦时,就称其为恩赐,他说:"只有当我躺在狱中的烂草上时,才感到里面开始涌出美善,渐渐地使我明白,分别善恶的准绳,不在政府手中中,也不在社会等级或改流系中,而是在人们的心中,就是全人类的心中。我感谢一生中有一段时光在狱中渡过。"索尔仁尼

琴与保罗的观点相同,苦难就是一一或者可以成为一一恩赐,不仅给使徒,也给予每一个基督徒。

## 保罗只要表明他是个基督徒

讲到这里,或许有人会问:"保罗之所以拥抱苦 难, 是不是只为了证明他是主耶稣的有信心的门徒?" 主耶稣曾说过:"如有人要跟从我,就当舍己,天天背 起他的十字架来跟从我。因为凡要救自己生命的,必 丧掉生命:凡为我丧掉生命的,必救了生命"(《路加 福音》9:23-24》。因此,若是没有背负十字架的生 活,每日向着肉体死,就不是真正信仰基督,正如保 罗所言"我是天天冒死"(《哥林多前书》15:31》。另 外, 主耶稣还告诉门徒:"你们要记念我从前对你们所 说的话: '仆人不能大于主人。'他们若逼迫了我,也 要逼迫你们: 若遵守了你们的话, 也要遵守你们的 话"(《约翰福音》15:20》。因此,保罗若不在耶稣的 苦难中有分的话, 他必是有些东西没有得到。耶稣为 他们的传道事工描绘了一幅预兆性的图画: "你们去 吧!我差你们出去,如同羊羔进入狼群"(《路加福 音》10:3。所以,他说:"连你们的父母,弟兄,亲 族,朋友也要把你们交官:你们也有被他们害死 的。......那时,人要把你们陷在患难里,也要杀害你 们: 你们又要为我的名,被万民恨恶"(《路加福音》 21:16, 《马太福音》24:9)。

显而易见,保罗并未把这些苦难的应许当作单单为十二使徒预备的,而是也同样为教会所预备的。就如同他在《使徒行传》14:22 中这样坚固信徒们:"我

们进入神的国,必须经历许多的艰难。"他也鼓励帖撒罗尼迦的信徒,称赞他们:"免得有人被诸般患难摇动;因为你们自己知道我们受患难原是命定的"(《帖撒罗尼迦前书》3:3》。在写给提摩太的信中,他更是将此作为一个基本教导:"不但如此,凡立志在基督耶稣里敬虔度日的,也都要受逼迫"(《提摩太后书》3:12》。当保罗讲到自己所受的苦难,并不认为这些是唯有他才受的,他对教会说:"所以我求你们效法我"(《哥林多前书》4:16)。从这些我们就明白,保罗之所以拥抱苦难,只是为了要证明他是一个基督徒。

# 如同孩子断奶,基督徒藉苦难脱离对自己的信靠

保罗因为相信受苦是基督徒信心生活的一部分,他也仔细地探究为何如此。他自身的苦难经历,使他得以深深明白神与他儿女之间的爱。他学会了神藉着患难使我们从自我依靠中脱离出来,就像断奶的孩子一样,让我们可以将自己完全交付给神。在亚西亚历经患难后,他说:"弟兄们,我们不要你们不晓得,我们从前在亚西亚遭遇苦难,被压太重,力不能胜,甚至连活命的指望都绝了;自己心里也断定是必死的,叫我们不靠自己,只靠叫死人复活的神"(《哥林多后书》1:8-9》。这是神在基督所遇到所有苦难中的心意:在神里越发满足,越少因着自己和世界而满足。

我还未听见有人说过:"最深刻的教训是在舒适安逸的日子里得到的。"但我却听坚强的圣徒们说过: "每一次认识神的大爱和灵命成长的飞跃,都是从苦难中来的。"撒母耳·路斯福特曾说,当他被关在酒窖中 倍受苦楚时,他便想到我们的大君王总是将他的美酒珍藏于此。查尔斯·司布真也说,只有那些在苦难之海潜游的人,才会找到稀有的珍珠。

#### 基督是超越一切的满足

那颗至宝贵的珍珠就是基督的荣耀。因此, 保罗 强调说,基督那完全充分的恩典所拥有的荣耀,要藉 着我们的苦难彰显出来。在大灾难时, 若我们单单依 靠基督,并且他使我们"在盼望中喜乐",就表明他 是使人全然满足的神, 有充足的恩典和力量。当我们 失去所有, 只剩下一颗灵魂之时, 正是显明唯有基督 是我们的渴慕、他胜过一切的时候。基督对处在患难 中的保罗说:"我的恩典够你用的,因为我的能力,是 在人的软弱上显得完全"(《哥林多后书》12:9)。保罗 对此的回答是: "所以, 我更喜欢夸自己的软弱, 好叫 基督的能力覆庇我。我为基督的缘故,就以软弱,凌 辱, 急难, 逼迫, 闲苦, 为可喜乐的: 因我什么时候 软弱,什么时候就刚强了"(《哥林多后书》12:9-10)。 非常明确,神对苦难的设计,心意在于让我们脱离自 己,如同婴孩断奶,使我们全然仰望恩典。不仅如 此, 苦难还使我们发现恩典, 并使他发出荣光。这正 是信心所在, 彰显了基督将来的未见的荣耀。

属灵生活中,深刻的发现来源于苦难,主耶稣自己便是一个例证。"他虽然为儿子,还是因所受的苦难学了顺从"(《希伯来书》5:8)。《希伯来书》还告诉我们,主耶稣从未犯罪(4:15)。因而,学习顺服不仅

仅是从不顺服变为顺服,也意味着在神面前的深深降 服,这降服若不是藉着苦难,人就无法经历到。

## 无言以表的基督徒的苦难

当保罗沉思他的主人基督所行的道路时,他也踏上了此路,跟从基督。在这点上,我再次为保罗所讲的话而惊奇。当他描述基督的受苦和他自己的受苦时,他道出了似乎无法用言语来表达的内容。他对歌罗西的教会说:"现在我为你们受苦,倒觉得欢乐;并且为基督的身体,就是为教会,要在我肉身上补满基督患难的缺欠"(《歌罗西书》1:24)。这或许是保罗选择受苦的最强有力的动机。这句话使我充满了为着基督的教会而活的渴望,哦,为着基督的国度在这世上的扩展,我们要拥抱为此所必需经过的苦难。

#### 如何补满基督的苦难

保罗在《歌罗西书》1:24 节中所讲的"补满基督患难的缺欠"是什么意思呢?言外之意,这是否贬低了耶稣为我们的罪受死所成就的全备救恩的价值呢?耶稣自己受死时不是说"成了"(《约翰福音》19:30》吗?难道不是如《希伯来书》10:14 节所讲的"因为他一次献祭,便叫那得以成圣的人永远完全",并且"摈弃不用山羊和牛犊的血,乃用自己的血,只一次进入圣所,成了永远的赎罪祭"(《希伯来书》9:12》吗?

保罗知道并教训人,基督所受的苦难是完全的、足够的,使我们靠着得以称义。"我们靠着他的血称义"(《罗马书》5:9》。保罗教导人说是基督自己选择

了受苦,甚至"存心顺服,以至于死"(《腓立比书》 2:8》。他的顺服是我们在神面前得以称义的全然保障。"因一人(亚当)的悖逆,众人成为罪人;照样,因一人(基督)的顺从,众人也成为义了"(《罗马书》5:19》。所以,保罗在《歌罗西书》1:24 中所讲的,不是指他的受苦要补满基督为替罪人赎罪,做成救恩而受的苦难。

对这句话有个更好的解释: 保罗的受苦补满基督患难的缺乏,不是说他在基督的患难上再加添什么,而是将基督所受的苦难延伸,使那些预定要得救的人知道。基督患难的缺乏,不是这些患难在价值上好象不够,不足以抵偿所有相信之人的罪;保罗所言的缺乏,是指基督的苦难所有的无限的价值,在世上不为人知道并相信。对许多人而言,基督的患难和这患难的意义,是隐藏、不得知的。神的心意却是要将这奇妙向万国显明。所以耶稣患难的"缺乏",是在于这一切还未在万邦中被人知道与爱慕,必须有人将它传杨。这些传道者,将基督的患难从自己知道扩延到不知道的人那里,人"补满"了基督患难的缺乏。

# 以巴弗提: 补满基督的患难的答案

上述的解释在《腓立比书》2:30 节中有很好的例证,这节经文所用的字眼与上文所提非常相似。在腓立比的教会,有位名叫以巴弗提的信徒。当教会收集了给保罗的供应后(钱财、书或其它用品),他们派以巴弗提把供应送到保罗手中。在履行使命的过程中,以巴弗提几乎失去性命。他病得几乎要死了,但神怜

悯了他,使他未死(《腓立比书》2:27》。所以保罗告诉腓立比的教会,当以巴弗提回去后,要尊重他(《腓立比书》2:29》,并讲明为什么如此吩咐。保罗的原因和《歌罗西书》1:24 节所讲的非常相似,他说:"因他作基督的工夫,几乎至死,不顾性命,要补足你们供给我的不及之处"(《腓立比书》2:30》。这节所用的"补足"、"缺乏"二词和《歌罗西书》1:24 节中所用的完全相同。在希腊原文中,都是"藉着你们的服事,补足那缺欠的",这与"补足基督患难的缺欠"是一致的。

那又如何理解腓立比的信徒对保罗服事的缺乏呢?以巴弗提又是如何补足的呢?一个世纪以前,一位名叫马丁·温森特的解经家如此解释:

"腓立比教会给保罗的供应,是整个教会作为一个肢体爱心的奉献。所缺欠的,也是保罗和教会均为此感恩的,是将此供应亲自交给保罗的,这在当时是不可能的,所以保罗称以巴弗提在此事上因着爱心与热忱的服事补足了这缺欠。"

我想这正是《歌罗西书》1:24 所要讲明的,基督已经为世界预备好了一份爱的礼物,这礼物是藉着他为罪人受苦和受死而成的。这是一份完美的礼物,什么都不缺。但有一点,基督没有亲自把它交给万帮万民手中。神对此的解决方法就是呼召所有属基督的人,如同使徒保罗,将基督所受的苦难带给全世界。

我们若如此行,就完成了设计这些苦难的目的,那就 是把这些苦难面对面地带到那些不知其无限价值的人 面前,这也就是补足了基督的苦难的缺欠。

## 以苦难充满苦难

在《歌罗西书》1:24 节中,最令人惊奇的一点是保罗如何补足了基督的患难的缺欠,正是用他自己的患难来补足!"现在我为你们受苦,倒觉得欢乐;并且为基督的身体,就是为教会,要在我肉身上补满基督患难的缺欠"(《歌罗西书》1:24)。保罗用他自己为着那些要抢救的失丧的人所受的苦难,来显明基督的苦难。在他的苦难中,我们看到基督的苦难。因此得出了如下惊人的结论:神要藉着基督的身体,就是教出了如下惊人的结论:神要藉着基督的身体,就是教会,经历一些基督所受的苦难。因而,当我们传扬十字架为生命之路时,人们可以看到十字架在我们身上的印记,并感受到我们身上所流露出来的十字架的大爱。我们也是为此蒙召,用我们所经历的苦难使基督的苦难真实显明在人前,为他们带来救赎的福音。

虽然基督的肉身不再在这世上,但他要他的身体,就是教会,用自身的苦难来显明他的苦难。因为我们是他的身体,我们的苦难就是他的苦难。罗马尼亚牧师约瑟夫·特桑这样形容:"我是主耶稣基督的延伸,当我在罗马尼亚被打时,他在我里面一同受苦。这不是我的苦难,我不过是有此殊荣在基督的苦难中有分。"我们的苦难见证了基督是何等地爱世人。

## "我身上带着耶稣的叩记"

因此,保罗把他身上的伤疤称为耶稣的印记。在他的伤处,人们也看见了基督的伤口。"我身上带着耶稣的印记"(《马太福音》6:17》。因此,人们藉此就得见耶稣,让他的爱在看见的人身上动大工。"身上常带着耶稣的死,使耶稣的生,也显明在我们身上。因为我们这活着的人,是常为耶稣被交于死地,使耶稣的生,在我们这必死的身上显明出来。这样看来,死是在我们身上发动,生却在你们身上发动"(《哥林多后书》4:10-12)。

## 殉道者的血是种子

基督信仰的传播历史证明了一件事: "殉道者的血是种子。"这是从基督而来的新生命的种子。有近三百年的时间,基督教就是在浸透殉道者鲜血的土壤里成长的。司提反·内尔在他的著作《基督教宣教史》中指出,早期基督徒所受的苦难是教会得以迅速增长的六大原因之一。以下是书中的摘录片段:

"因着和律法两不相容,基督徒只能秘密地见面……,每个基督徒都知道,他迟早都有可能要用生命来见证这信仰……当大逼迫临到时,殉道都是在云集的大庭广众之下的。罗马公众是有几分心硬的,是冷酷的人,但这并不表示他们没有怜悯心。十分确定的是,他们被殉道者,尤其是那些在男人旁边一同跟着受苦的女子们所持有的态度深深打动……从早期的

记录中,可以找到对这些殉道者当时平静、从容、端庄的行为举止的描述。他们平静地面对折磨,充满勇气,向着逼迫他们的人彬彬有礼,将苦难视为是基督带他进入天国的道路,喜乐地接受。史料中也有许多对不信之人当时的对话的真实记载,他们当时亲眼目睹了基督徒殉道的整个过程。必定还有更多未记载的人,对当时的情景留下深刻印象,在以后的日子里,这印象变为又真又活的信心。"

# "我怎能亵渎那位救赎我性命的君王?"

保利卡普的殉道就是一个藉苦难见证基督的强有力的例子。保利卡普是伊兹密尔(旧称"士麦那",现土耳其西部的一个港市)的主教,他的学生爱力拿斯说他的老师是使徒约翰的学生。保利卡普死时已经年纪老迈,因为史料记载道,当普罗坎色斯命令他诅咒基督时,他说:"我服事基八十六年了,他没有错待我一次,我怎能亵渎那救赎了我性命的君王呢?"

在一个逼迫的节期,伊兹密尔狂热的民众喊叫着要搜寻保利卡普。那时他已离开,搬到附近的一个城镇。在他死前三天,他在梦中得知自己要受火刑而死,所以当搜捕开始时,他不仅没有逃离,反而说:"愿神的旨意成就。"古老的历史书中如此记下了他的殉道:

"听到逮捕他的人到了,他就走下楼梯, 向那些人讲话。那些人看到这样一位年老、坚 贞的长者,都非常震惊,万没料到,他们费尽 周折,竟是为了要逮捕一个如此老迈之人。那时已是很晚了,保利卡普让人给这些来抓他的人拿来了食物,按他们所需的接待他们。他恳求这些人给他一个小时的自由祷告时间,被获准。他就站在一处祷告。神的恩典充满了他。两个小时过去了,他还是不能停下来。在一旁观看的人惊奇万分,都为这样搜索一位如此毫无防御之力的老人而懊悔。"

他最终被带走后,被判处火刑处死。当他们试探把他钉在火刑柱上时,他请求他们不要这样做作,他说:"让我像现在这样受刑吧。神既然准予我受火刑,就必定保守我不需被钉住,也不会离开烈火的柴堆。烈火好像不能烧毁他的身体,一位行刑者便用剑将他刺死。"这个古老的记载在结语中写道:"所有在场的会众都惊异于不信之人和被拣选的信徒之间是何等不同。"这件事,在很大程度上解释了早期教会之所以得胜的原因,信徒们是藉着苦难而得胜的。这苦难不仅仅伴随着他们的见证,而且就是他们登峰造极的见证。"弟兄胜过它,是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死,也不爱惜性命。"(《启示录》12:11)。

#### 直到殉道者满足了人数

教会的成长不是出于侥幸,而是藉着苦难和殉道得以坚固,这正是神所定的道路。神的心意是藉着苦难完成他在世上的救赎,在《启示录》中于此有最有力的证据。在天上的异象中,殉道者的灵魂呼喊着:

"主啊,要等到几时呢?"换句话去问就是,"在历史中,要等到什么时候,你的救赎计划和审判才成就呢?"答案在《启示录》6:11节,"于是有白衣赐给他们各人;又有话对他们说,还要安息片时,等着一同作仆人的,和他们的弟兄,也像他们被杀,满足了人数。"这不仅是写给那些殉道者的,也是给我们的。

这里告诉我们,神已计划好了,为着他救赎计划的成就,有一定数目的人要殉道。当人数满足了,世界末日就会来到。乔治·欧提斯在 1989 年马尼拉举行的第二次世界布道洛桑委员会上,提出了一个问题,震惊了许多人:"我们在穆斯林国家中的失败,是否因为我们缺乏殉道的人?一个重生的基督教会是否满有力量的成长?年轻的教会是否需要殉道的榜样?"与此同意,他在著作《巨人之末》的结尾,专写了一章名为"危险的保险":

"教会处于政治或社会的试炼中时,是否依然偷偷摸摸的,免得因着人们对基督教的仇恨被摧毁?还是要更加公开的面对主流的灵里的无知和剥夺?后者虽可能为此要付上生命的代价,却更会带来传讲福音的大突破。伊斯兰教的原教主义者宣称,他们信仰上的革命,是以殉道者的鲜血为燃料的。这是否能使人洞察到,基督教的信仰之所以无法在穆斯林的国家中兴起,就是因为明显地缺乏基督的殉道者?一个穆斯林的团体会不会认真对待一个躲躲藏藏的教会的信仰呢?问题不在于我们的敬拜和

见证有时保持谨慎是否明智,而是若这样行,在我们里面有罪疚感之前,这样的敬拜和见证能持续多久?我们内疚是因为'将我们的光放在了斗底下'(参《马太福音》5:14-16)。历史告诉我们,从耶路撒冷和大马士革到以弗所和罗马,使徒们都因为他们的见证挨打、被石砸、被人同谋反对、被关入监牢。很少时候,有人主动邀请你布道,有人邀请也从不是使徒各处传福音的原因。"

勿用置疑, 欧提斯赞同格利高利大主教(公元 590-604) 的说法: "殉道者的死在活着的信徒的生活中开花。"

## 血如泉涌一般从我们的伤口里流出

在我们现今的世代,为《歌罗西书》1:24 所讲论的目的而选择受苦的例子数不胜数,就在这受苦中,我们得以将基督的患难呈现给众人,以此补满基督患难的缺欠。当我于 1995 年末写这书的时候,一封来自传教士叙述这种苦难的书信引起了我的注意。我很快就给这位在非洲的传教士发了一封电子邮件想证实其事实。这位传教士专门和当事人丹沙交谈,并得到了丹沙的许可来引用他信中的话。

"在 1980 年前后的一段时间,在我所住的 瓦来塔区域,遭遇到共产党政府当地官员的严 重迫害。当时我在政府部门工作,但我同时又 是我们区域里所有教会的青年基督教组织的领导。共产党政府官员不断要求我协助教育青少年有关革命的理论,许多基督徒都因巨大的压力而屈从了,但是我只能拒绝这个要求。

开始,他们积极地向我提出要求,并以升职和长工资为条件,但是后来则以关押来威胁。第一、二次的关押时间相对较短,但第三次我被关押了整整一年。在这期间,一群共产党定期来给我们九位关在一起的信徒(六男三女——其中一位后来成为我的妻子)洗脑。但是当这群共产党人中的一位转变成为基督徒时,我们就因此而被打,并被迫到很远的地方去挑水及搬运极重的石头来清理农田。

在遭迫害最痛苦的两周里,监狱看守在没有人能看到我们的天亮之前就叫醒我们,强迫我们用膝盖在城里的石头路上走一千五百米。我们要用大约三个小时才能走完。第一天以后,鲜血如泉涌一般从我们的伤口里流出,但我们什么也感觉不到。

此外,还有个特别残酷的监狱看守曾命令我们仰面躺在暴日之下整整六个小时。在那之后,不知为什么,我告诉他: "你用烈日击打我们,但是神将击打你。"不久,这个监狱看守得了严重的糖尿病而死了。

当几年后共产党政府崩溃之时,监狱看守长邀请我们回到监狱来布道。那时,十二个谋杀犯接受了基督。我们继续在狱中传道,现在有170人已信主,多数监狱看守也信了主。

只有神才能在这种非同寻常的收获时刻理清所有 这些因素,引导囚犯和监狱看守归向主。但是,人们 不难想到,丹沙所遭受的迫害是那些在自己的生命中 体验到基督真实存在的有力表现。

## 为基督和救恩而降职

约瑟·特桑已经深刻地思考过:为基督受迫害是向世界显明基督的一个方式。直到 1981 年当他被当地政府流放之前,他一直是罗马尼亚奥锐迪亚市第二浸信会的牧师。我听到他对《歌罗西书》1:24 的理解,他说基督受苦是为了赎罪,我们受苦是为了传扬福音。他提出不仅《歌罗西书》1:24,而且在《提摩太后书》2:10 中也把受苦称作是传扬福音的手段:

"为了让他们可以接受耶稣基督的救恩。"根据约瑟·特桑的解释,保罗要说的是,"如果我留在安提业作牧师,在那样一个富裕和平静的城市里,处于一个充满了众多先知和得到美好祝福的教会,那就没人能在亚细亚和欧洲得救。为了让他们得救,我必须接受被杖打、被刑罚、被石击和被唾弃的待遇,成为一个能行走的死人。但当我这样带着满身的伤痕和鲜血走着的时候,人们看到了上帝的爱,人们听到了十字架的消息,他们也就因而得救了。若我们呆在丰裕的教会这样的安逸里,不担起十字架,其他的人或许就无法得

救。多少人因我们不背负十字架而无法得救呢?"

他也指出基督徒受苦本身也常常为福音的传扬提供了各种途径。

我曾为一个身居要职的人施洗,他问我, "现在我该怎么办?他们要召集三、四千人来 批斗我,他们给我五分钟时间来自我辩护,我 该怎么办呢?"

"兄弟,"我告诉他,"唯一我们不该做的事就是为自己辩护。这是你特别的机会来告诉他们你以前是谁,耶稣怎样改变你,耶稣是谁,他现在救你意味着什么。"他的眼一下亮了,说道,"约瑟弟兄,我知道我该怎么做了。"他做得很棒,以致于事过之后他被大大地降职,他失去几乎一半的薪水。这以后他一直告诉我,"约瑟弟兄,现在我在工厂里的时间总有人过来问我。不论我走到那里,就有人把我拉到一个角落,如果没有人看见我们谈话,就小声对我说,'给我你教会的地址,'或'给我讲讲耶稣'或者你能给我一本圣经吗?'"

每种受苦都会变成别人得到福音的一个机 会。

## 为万国的缘故选择受苦

那么我就得出这样的结论,当保罗说,"若我们只是今生才对基督有盼望,我们就是世人中最可怜的。"他指出基督徒就是要选择并谨守为基督受苦而活着,但若基督被证明虚妄,那么我们就真的很可怜。倘若没有在复活时与主连合的盼望,基督徒的生活就不能丰丰富富、令人满意。并且,我们已经看到这种委身受苦不仅仅是我们对基督的见证,也是让人看得见的一个表明。我们的受苦让众人了解基督的受苦,人们就能看见基督对我们的那种爱。借着给那些未亲眼见耶稣受苦的人展现出我们本身活生生的受苦的情景,我们就补足了基督的患难。

其令人震惊的意义在于,基督在万国及我们的邻舍中所施的救赎之目的只有在基督徒选择受苦时才能完成。在这种受苦的终极,殉道者的数目并未满足(《启事录》6:11)。没有他们,就不能把福音传到世界地极的最后边疆。还有,那虽说算不上是终极受苦,也是以一个仆人对主爱的行动,不选择奢侈的安逸生活,而自愿在时间和便利及金钱方面付出代价,这就应了《马太福音》5:16 的话: "你们的光也当这样照在人前,叫他们看见你们的好行为,便让荣耀归给你们在天上的父。"

## 但这是基督教的享乐主义吗?

大卫·莱温斯通曾经说过他传道事奉所受的苦不是"牺牲",尽管[在其它地方]我引用过他的话,我还是将这章标为"受苦:基督教享乐主义者的牺

牲。"在这里我并非不同意或要与大卫·莱温斯通所说的话相矛盾。话是这么说的,意义是很明了的。当他说受苦不是牺牲时,他指神的祝福大大超过了损失。当我说受苦是牺牲时,我指的是那些损失一一巨大的损失。当你意识到我同意大卫·莱温斯通,单单是因为祝福是巨大的。

但我还继续使用牺牲这个字眼。痛苦太强烈,损 失太现实,以至我们不可能假装我们可以不谈及牺牲。我们必须保持我们的定义清晰明了。

我们的答案是,是的,有甘于受苦的基督徒。整本新约圣经都是在基督徒甘于受苦的涵义上来对待受苦的。

当保罗选择受苦的时候,难到他在追求深切持久的喜乐吗?——他受了这么多的苦,以至于人们要问若没有从死里复活,他的生活该是多么可悲又可怜呢?问题的本身其实回答了问题。仅仅是复活[那是可能的!],就使保罗痛苦的生活选择成为不仅不可怜而且值得奖赏,而且完全是他对复活的希望和追求托住或驱使他委身受苦。这事实上正是他所说的:他把所有人通常的权利当作损失,"以至于我能认识[基督]并晓得他复活的大能并能与基督一同受苦;为的是我也得以从死里复活(《腓立比书》3:10-11)。他的目标是这样活着——而且受苦——好叫他确信从死里复活。

# 付出一切来得到基督

为什么?因为复活意味着整个身心同基督永恒的联合。这是保罗希望的中心。"我已经丢弃万事看作粪土,为要得着基督"(《腓立比书)3:8)。得着基督是保罗所做的一切的最大追求和目标。"活着为了基督,我死了就有益处"(《腓立比书)1:21)。益处!益处!这是他活和受苦的目的。保罗情愿离世与基督同在。因为这是"好的无比"(《腓立比书)1:23)。"好的无比"不是一个利他主义者的动机。这是一个基督徒享乐主义的动机。保罗想使他的生活得到一个最深切、最持久的满足,那就是与主在荣耀里同住。

但不是单独与主同在荣耀里!

没有一个认识主并爱主的人能够满足于独自一人来到主面前。他荣耀的顶点是: "你曾被杀,用自己的血从各族各方,各民各国中买了人来,叫他们归于神"(《启示录》5:9)。若这是基督荣耀怜悯的终极,那么那些靠神来得到他们极大益处的人,就不能够为独自的快乐而活着。坐在基督右边的快乐是公开的,与众人同享的快乐。当保罗说为要得着基督,他已丢弃万事,他的损失是为了众人信主。"我以你们的信心为供献的祭物。我若被浇奠在其上,也是喜乐,并且与你们众人一同喜乐"(腓立比书 2:17)。在受苦中献出自己的一切当然是"为要得着基督",但也是为得到万国的信心以彰显基督的怜悯。

# 我的喜乐, 我极大喜乐的冠冕!

这就是为什么保罗称那些赢得信心的人为他的喜乐。"我所亲爱、所想念的弟兄们,你们就是我的喜乐,我的冠冕!我亲爱的弟兄,你们应当靠主站立得稳"(《腓立比书》4:1)。我们的盼望和喜乐并所夸的冠冕是什么呢?岂不是我们主耶稣来的时侯,你们在他面前站立得住吗?因为你们就是我们的荣耀、我们的喜乐"(《帖撒罗尼迦前书》2:19,20)。教会是保罗的喜乐,因为他们在主基督里的喜乐使他在基督里的喜乐更大。基督更多的怜悯在因为十字架而不断增加的皈依者身上得到充分体现。所以当保罗选择心甘情愿地为广传福音而受苦时,说到他的目标是为"得着基督",他指自己与基督同在的喜乐会更大,因在天国里将有更多的人得救并得享与主同在。

尽管我没有像保罗那样热爱教会,我感谢神在我人生的关键时刻时把我从荒凉的境况中解救出来。回忆当我大学毕业后开始神职工作的时候,60 年代末的气氛对当地教会是极其不利的。我仍记得在 1968 年秋天的礼拜天早晨常走过帕萨迪纳的街道,自问到底这家教会还有没有前途——如同一条鱼怀疑水的价值,或一支鸟对风和空气的原因质疑。是神珍贵的恩典把我从这愚昧之中解救出来,并给我一个和神的子民同在的家。那就是在湖滨教会的这三年,让我看到我的牧师——雷·奥特伦地的心。这位具有和保罗同样精神的人,看顾着他的羊说:"我的喜乐,我极大喜乐的冠冕。"

十年后,又有那么一瞬间的危机发生了。那是 1979年 10 月的一个晚上,我站在我的桌边写日记。 我的问题是, 我应该继续在圣地学院担任圣经研究学 的教授, 还是辞职去当牧师。在那些日子里神所做的 事情之一, 是让我更深切地热爱教会——这群人每周 都聚集,一起成长,是传道的肢体,他们越来越像基 督。教书是一大喜乐,是个很大的呼召。但那天晚上 另一个激情涌上来,神在以后的几个月里,带领我到 伯利恒浸信会。当我在写这些的时候, 15 年已过去 了。想到这群人对我意味着什么时, 若我不克制自 己,就会禁不住落下泪来。我希望他们知道我最大的 喜乐是"得着基督"。并非我搞错,他们确实应该知 道我活着是为了"使你们在所信的道上又长进,又喜 乐"(腓立比书 1:25)。我写作和传道的目的就是为 显明这两个相同的目标。一个罪人得救和成圣比我做 一百件常规琐事更让我得着基督。"基督就是我的喜 乐"同"伯利恒是我的喜乐"是一样的说法。

#### 若受苦中的喜乐是值得敬仰的, 追求它吧!

保罗在《歌罗西书》1:24 说道,"现在我为你们受苦,倒觉欢乐,并且为基督的身体,就是为教会,要在我肉身上补满基督患难的缺欠。"虽然听起来不尽自然,但也不应当让我们觉得意外。换句话说,当我把基督的患难以我个人的肉身在患难和痛苦中表现给你们,以补满基督患难的缺欠的时候,我就喜乐,欣喜。

基督徒的快乐论只是说保罗所作的是好的、值得敬仰的,我们应该去效仿他。若把受苦中的喜乐这样特大的属灵事情认为是小事或偶然的、不值得追求的话,那简直就是亵渎。我是非常小心地说这些的。圣灵自己做了这样一件伟大的事情,就让人们清楚地看到基督受难中的完全,但是如果说,"我们可以经历为他人受苦,但不必追求喜乐",这就近乎于亵渎。基督的神迹不只是受苦,而是受苦中的喜乐。而且我们是真正地追求它。在《帖撒罗尼迦前书》1:6-7中,保罗说道,"你们在大难之中蒙了圣灵所赐的喜乐,使你们作了马其顿和亚该亚所有信主人的榜样。"注意到两件关键的事情:第一,磨难中的喜乐是圣灵的工作;第二,这是其他人效仿的榜样。小心那些说受苦中的喜乐是好礼物但不是好目标的人,他们这样说就是轻视了上帝圣灵的神迹。

#### 在迫害中喜乐, 你的奖赏是极大的

甘于受苦的基督徒认为,一个基督徒有不同的方式在受苦中大喜,我们都应追求像所有这些基督徒一样来表达神那令人充实的丰富恩典。耶稣在《马太福音》5:11-12 中说: "为义受逼迫的人有福了!因为天国是他们的。人若因我辱骂你们,逼迫你们,捏造各样坏话诽谤你们,你们就有福了!"(参见《路加福音》6:22-23)。在受苦中人喜乐的一个方法,来自把我们的思想紧紧地定在复活时我们所能得到的极大奖赏上面,这种定睛仰望的效果,使我们眼前的痛苦与将要临到的相比小很多。"我想现在的苦楚,若比将

来要显于我们的荣耀,就不足介意了"《罗马书》8:18。(参考《哥林多后书》4:16-18)。为能承受苦难,为我们的奖赏而大喜乐也使我们能够去爱,如同我们在第四章中所看到的。"你们倒要爱仇敌,也要善待他们,并要借给人不指望偿还。你们的赏赐就必大了"《路加福音》6:35。善待穷人因为他们没有什么可报答你的。"到义人复活的时候,我们必报答你"(《路加福音》14:14)。

#### 在患难中喜乐,加深我们的确据!

患难中欢喜的另一个方法,来自受苦的作用——使我们的希望得以保证。患难中的喜乐植根于复活的盼望,但是我们患难的经历也依赖于这一希望的根基。例如,保罗说道:"在患难中也是欢欢喜喜的,因为知道患难生忍耐,忍耐生老练,老练生盼望"(《罗马书》5:3-4)。这里,保罗的喜乐不仅仅扎根在大奖赏之上,也因患难是为坚固那奖赏里希望的效果。患难产生忍耐,忍耐产生一种理解,那就是我们的信心是真实的和实在的,这就加固了我们得着耶稣的盼望。

理查理·温布兰德描述了一个人怎样熬过为基督 受到极度痛苦的迫害的时刻。

"你被如此地受到那么多的摧残,以至什么都无所谓了。若什么都无所谓了,我们的生存也就无所谓了,若什么都无所谓了,那么我不该痛苦的想法也就无所谓了。在你达到那能得出的最后结论时,你就会看到你将胜过一个危

难关头,你会感到巨大的喜乐与你同在,你感 到耶稣在那定夺的时刻与你同在。

这种"巨大的喜乐"来自藉着主耶稣的帮助你可以忍受的感觉,经过火的试练,你已锤炼成真。你没有放弃信仰,基督在你生活中是真实的。对于你来说,他就是那亲自宣称使我们完全满足的神。这似乎是门徒在《使徒行传》5:41 所描述的经历。当他们被打之后,"他们离开公会,心里欢喜,因被算是配为这名受辱。"这种欢喜来自一种想法,就是他们的信心在神看来是真实的,而且甘心通过患难之火得到印证。

#### 与基督同受苦时喜悦吧, 因为它彰显神的荣耀!

患难时大喜的另外一个方法是抓住一个真理,即我们喜乐之本身已被证明是通向荣耀的途径。受苦之中的喜乐不仅来自1)定睛在我们的奖赏上面。2)我们坚实地努力在受苦中感受我们信仰的真实,也来自3)神的应许,即受苦中的喜乐将坚固未来永生的喜乐。门徒保罗这样表达:"倒要欢喜;因为你们是与基督一同受苦,使你们在他荣耀显现的时候,也可以欢喜快乐。"(彼得前书 4:13)目前受苦中的喜乐是通往基督再来的最后大喜所指定的道路。彼得呼召我们现在追求受苦中的喜乐(他命令我们这么做!)为的是我们能够在基督再来时为众多大喜门徒中的一员。

#### 为他人受苦大喜,他们得以看见基督!

受苦中大喜的第四个方法是我们已经看见的,来自我们意识到通过我们的受苦,其他人得以看见基督的价值,并因我们火一般的信心而站立得稳。 保罗对帖撒罗尼迦说: "我们若靠主站立得稳,我们就活了。我们在神面前,因着你们甚是喜乐。为这一切喜乐,可用何等的感谢为你们极苦的神呢?" (《帖撒罗尼迦书》3:8-9)。 这是《歌林多前书》1:24 中所描述的喜乐: "我在受苦中为你们喜乐"。

在我们受苦之中,我们向其他人已示基督的爱及基督的价值,因为每个新信徒在信心中站立得稳就是一个崭新的,如棱镜般反射出那令我们完全满足的基督的荣耀。我们在他们身上感受到的喜乐与我们从基督那儿得到的喜乐没什么区别。基督的荣耀是我们的"巨大得着",因他我们可以承受失去任何及全部东西。每个看到并相信我们至高的受苦的人都是那至高价值的另一个形象和证据——所以这就是喜乐的另一个原因。

#### 世界上最幸福的人

与耶稣同行的十字架道路不是一条没有喜乐的路。它虽然是一条痛苦的路,但又是一条极其快乐的路。当我们选择短暂的舒适和安全而放弃为福音和基督及爱去牺牲和受苦,我们就没有选择喜乐。我们就拒绝源源不尽的泉源(《以赛亚书》58:11)。世界上最幸福的人是那些体验到一种神秘的人,即"基督在他的心里成了有荣耀的盼望"(《歌罗西书》

1:27),满足了他们至深的渴求,并让他们能够由他们在世界上的患难来延伸基督的患难。

神呼召我们为基督而活并经历患难来成全。基督选择受苦,并不是患难临到他,而是他选择受苦作为创立和完善教会的途径。现在他呼召我们选择受苦,这就是:他呼召我们背起我们的十字架,在十字架的路上跟随他,并且否定我们自己,为牧养教会而献身,并向世界介绍耶稣的患难。

安德鲁弟兄带领一个名为"开放门户"的差传机构,他也因 1967 年出版的《神的走私者》一书而著名。他在书中描写道,二十世纪九十年代中期基督的呼召是这样的:

当你为耶稣作见证,世界上没有一扇门是 关闭的......给我看一扇关闭的门,我会告诉 你怎么能进去。然而,我不会保证你有出 路.....

耶稣没有说,"如果门是敞开的就去吧,"因为它们不会。他没有说,"如果你接到邀请或受到红地毯的欢迎款待,就去吧。"他说的是,"去。"因为世人需要他的话语……

我们需要一个全新的方式来宣教——一个积极的、实验性的、福音性的、没有任何框架和模式的方式……一种开拓的精神……我们不得不经过必然的死亡之谷、各种威胁的处境和流血之路,但我们终会到达那里。

若我们认真去做这事,神就会挪去那拦阻我们的障碍。若我们说:"主啊,不惜任何代价……"——除非他们真正要神垂听,否则就不要这样祷告——因为神会应许我们的祷告。听起来挺吓人的,但我们必须经过这一过程,这就是过去二千年来圣经中所发生的事情。

所以当我们面临潜在的危难时期时,我们也必定要经历这些。我们去教会,也了解基督信仰,但心里并不火热。我们甚至并不意识到我们是温吞水状况……我们应该为我们的信仰付上代价。《提摩太后书》3:12 指出:"不但如此,凡立志在基督耶稣里敬虔度日的,也都要受逼迫。"在信仰受压迫的国家里,教会已洁净很多。

#### 不为证实我们的能力而为了神的珍贵

对这一呼召的答案是甘愿为基督受苦的一大跨越。我们选择受苦,并不单单因为别人告诉我们要这样去做,而是因为那告诉我们的人要我们把受苦当作一条通往恒久喜乐的途径。他呼召我们顺服受苦,不是为显明我们致力于我们的责任,也不是为彰显我们道德品质的坚实,更不是要证明我们对痛苦的耐力;而是以小孩子的信心,来表明那无限珍贵的,令我们完全满足的应许。

摩西"宁可和神的百姓同受苦害,也不愿暂时享受罪中之乐。他看为基督受凌辱,比埃及的财物更宝

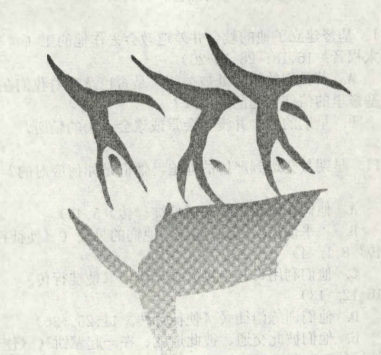
贵,因他想望所要得的赏赐"(《希伯来书》11:25,26)。因此是他的顺服而不是刻意受苦,荣耀了神的 恩典。

#### 甘愿受苦的基督徒的本质

这就是甘愿受苦的基督徒的本质。在通过受苦追求喜乐的过程中,我们显明了丰富充足的喜乐之源。在我们痛苦的尽头,是神自己那荣光的闪耀。若我们没有传达出他就是我们的目的地和患难中喜乐的土壤,也就失去了受苦的最终意义。 这意义就是: 神是赐予的神, 神是赐予的神。

人的主要目标是荣耀神。当我们在神里面最满足的时候,我们就在最大程度上荣耀了神,这一点在患难之中比在其他任何地方都更加正确。因此,我的祷告是求神的圣灵浇灌他在各地的子民,让他们在任何事上都对至高的神心里火热。并且我祷告神,让我们清楚地认识到无论什么痛苦,在我们追求在主里面的喜乐,就是对神的至高和丰富充足一个有力见证。并且当我们"完全了基督患难中的缺欠",世上所有的人都会看到基督的爱,并在信心的喜悦中大大彰显了神的恩典。

逼迫: 查经和演讲大纲



米尔顿•马丁

於at sty 超程等分类组合证值框件基合聚设定

# 教会的功能 (《马太福音》16:18)

I. 基督建立了他的教会并差遺教会去作他的工(《马太福音》16:18; 28:18-20)

A. 若我们的聚会处被关闭,是否也意味着我们在基督里的信仰也随的而结束?

B. 早期的教会并没有会堂或聚会专用的场所。

## II. 早期教会遭到严厉的逼迫, 他们是如何应对的?

- A. 他们在家里聚会(《使徒行传》5:42)
- B. "平信徒" 忠心地分享他们的见证(《使徒行传》8:1, 4)
- C. 他们利用每一个机会来见证(《使徒行传》 16:12, 13)
  - D. 他们训练门徒(《使徒行传》11:25, 26)
- E. 他们彼此交通、彼此造就、在一起擘饼(《使徒行传》2:46,47)
- F. 他们在各种各样的环境下敬拜神(《使徒行传》16:23-25)

#### III. 不同形式的敬拜、交通、和见证

A. 家庭聚会是普通的聚会形式 (《罗马书》16:3-6,《 哥林多前书》16:19)

- B. 受逼迫的基督徒和"未注册登记"的教会利用生日、婚礼、葬礼的机会来聚会。
  - C. 你是否能建议其他形式的聚会?
- IV. 在教会受逼迫中撒旦常用的一些摧毁基督徒的方法
  - A. 撒但用孤立作工具来反对教会。
  - B. 撒但用罪的控告或攻击来反对教会。
    - 1. 邪恶者是那个"控告弟兄的"。
    - 2. 撒但的控告是连续不断、从不止息的。
- 3. 撒但常等着我们没有认罪的时机来攻击 我们。
- 4. 我们要特别地记住与主有持续的联合与交通。(《约翰一书》1:8-10)
- 5. 我们若不面对撒但这样对我们个人攻击,这样的攻击会变成非常的厉害,以致最终成为很严重的问题。
- 6. 撒但最擅长让基督徒在罪得赦免后,还继续背负"虚假的罪恶感"。(《罗马书》5:1,2;8:33,34)
- 7. 用问"主啊,你要我做什么?" 来取代 我们的怀疑和"为什么?"

## 基督徒一定会受逼迫

(《彼得前书》4:12-19)

- I. 受苦的应许(《彼得前书》2:21;4:12;《帖撒罗尼 迦前书》3:3,4;《使徒行传》14:22;《提摩太后书》3:12;《马可福音》13:9,13;《腓立比书》1:29)
- II. 受苦的目的(《彼得前书》4:12; "火的试炼" 《约伯记》23:10;《诗篇》66:10)
  - A. 证明我们的信心。
- B. 当我们宣称我们的信心时,也必须证明我们所宣称的信心的实际。
  - D. 证明我们信心的深度
- 1. 多大的苦难会使我们的信心动摇或偏离?
- 2. 摆在我们面前的障碍有多大,说明我们的信心的力量有多强。
- III. 与基督分担他的受苦(《彼得前书》4:13) 基督徒实际要经历基督所受的苦,这苦不是上十字 架,但会是来自人手所加的苦。
  - A. 主被人厌弃。(《约翰福音》1:10, 11)
- B. 主被人憎恨。(《约翰福音》15:24; 《 以赛亚书》53:3)
  - C. 主离开 天父舒适的家。(《约翰福音》3:16)
  - D. 主没有自己的住所。
  - E. 主甚至没有钱来交税。(《马太福音》17:27)
  - F. 主没有放枕头的地方。
- G. 当人诬告主的时候,没有人为他辩护。(《彼得前书》2:22,23)
  - H. 主没有坟墓。(《以赛亚书》53:9)

- I. 主成为贫穷。
- J. 《腓立比书》3:10;《彼得前书》2:21; 4:1;
- 《 路加福音》2:20; 6:12, 17; 《 使徒行传》5:41;
- 《 希伯来书》12:2:《帖撒罗尼迦前书》2:2。

## 我们当如何回应? (希 12:2)

IV. 受苦的能力,或带领我们经过受苦的能力。(《彼得前书》4:14)

圣灵住在那些受苦的基督徒中间。在旧约中,云彩代表着神的同在,这云彩被称为神的荣耀(《列王记·上》8:10,11)。藉着圣灵,同样的荣耀要临到那些为主受苦的基督徒。圣灵来充满、遮盖、包容、托住、帮助、加添力量、代祷、补足我们的缺欠。我们在司提反身上看到这样的荣耀(《使徒行传》6:5-8;7:55,60)。夜色越深,群星越明亮(《哥林多后书》12:9,10)。

- V. 受苦中的危险(《彼得前书》4:14-16)
- A. 为主受苦和为自己的罪或愚蠢而受苦是不同的。
  - B. 以受苦为耻。
- C. 在受苦中没有喜乐和感恩,却满有苦毒。(《出 埃及记》15:23,24;16:2;《 帖撒罗尼迦前书》5:16-18)
- VI. 通过受苦得到净化(《彼得前书》1:7; 4:12) A. 受苦被用来炼净、除去或烧毁"浮渣"。

- B. 受苦本身不能炼净我们,只有神的恩典能炼净我们,但受苦能让我们看到我们需要神的恩典。
- 1. 受苦帮助我们了解靠我们自己的能力什么也不能做。
  - 2. 受苦能让我们对罪更敏感。
- C. 藉着受苦我们可以学习全然地依靠主。(《哥林多后书》12:9,10)
- D. 我们当如何回应?把我们的灵魂交在神手里。 (《彼得前书》4:19;《使徒行传》7:59;路加福 音)23:46)

#### 信徒生命中受苦的部份

对每一个人来说,受苦都是很普遍的(《约伯记》5:6,7),所以一个基督徒受苦也是正常的事(《提摩太后书》3:12;《使徒行传》14:22;《彼得前书》2:21)。

逼迫可以表现在不同的层次上面:压力、羞辱、歧视、威胁、财物被剥夺、或者对肉体的暴行等等。

#### I. 常见的误解

A. 受苦是对罪或做错事的惩罚。(《彼得前书》 4:19; 3:14; 4:16)

- B. 认为受苦中决不应当悲伤。(《彼得前书》1:16)
- C. 认为只有基督徒受苦。(创 3:16-19)
- D. 不健康地着迷于受苦。
- E. 过份地害怕受苦。

#### II. 圣经里关于受苦的教导

- A. 基督徒会受苦。(《约翰福音》15:18-21; 17:14:《约翰一书》3:13)
- B. 受苦可以神是在我们身上的旨意。(《彼得前书》4:16; 2:21)
- C. 受苦在神儿女的生活中有其目的。(《彼得前书》1:6,7;《哥林多后书》12:7-10)
- D. 我们当为义受苦。(《马太福音》5:10;《 彼得前书》4:15)
- E. 神祝福为义受苦的。(《马太福音》5:10-12; 《 路加福音》6:22,23)
  - F. 受苦让我们向上看。(《罗马书》8:16-18;
  - 《 歌罗西书》3:1-3)
  - G. 我们不当以受苦为耻。(《彼得前书》4:16; 《 希伯来书》13:12.13)
- H. 我们必须效法耶稣的榜样。(《彼得前书》 2:19-25)
- I. 在受苦中我们必须像主那样做。(《马太福音》5:38-48;《罗马书》12:14,17-21;《 彼得前书》2:21-23)
  - J. 我们可以得胜。(《约翰福音》16:33)

#### III. 准备受苦

- A. 知道受苦是当有的事。(《彼得前书》4:12;
- 《 腓立比书》1:29)
- B. 知道神话语的教导。(《腓利门书》3:10;
- 《 罗马书》6:3-5; 《 约翰福音》8:31,32)
  - C. 联于基督。(《约翰福音》15:4)

- D. 每天顺服圣灵的带领。(《以弗所书》5:18; 4:30)
- E. 安息在神的旨意中。(《以弗所书》5:17; 《 希伯来书》4:1,9-11)
- F. 在受苦中教导劝戒你的弟兄。(《歌罗西书》 3:16,17;《 以弗所书》5:19-21)

#### 对教会的各种攻击

I. 逼迫的焦点。(《约翰福音》15:18-21;《歌罗西书》1:24-27) 所有的逼迫和攻击总是且永远是对着我们的主。 得胜者的话

- II. 那得胜者的话。
- A. 征服者鼓起勇气的字眼——"克服"。(《启示录》2:7,11,17,26;3:5,12,21)
  - B. 得胜的秘诀。(《启示录》12:11)
  - 1. 靠着羔羊的血。(《启示录》12:11a) (注: 学习宝血的重要)
    - a. 在神里面有平安。
    - b. 在我们的良心里有平安。
    - c. 生活中有能力。
    - d. 我们会失去这个得胜的武器,如

果:

1) 靠着自由神学——没有宝 血。

- 2) 靠着解放神学——没有十
- 字架。 3) 靠着没有负担的宣教——
- 没有能力。 2. "靠着弟兄的见证"(《启示录》12:11b) a. 撒但想让我们不开口,不作见证 来夺去我们的得胜。
  - b. 我们"内部"的敌人。
    - 1) 会众中的纷争。
  - 2) 害怕。
    - 3) 不信。
    - 4) 缺乏爱心。
      - 5) 被一些问题纠缠而不能专

# 注在人的灵与魂。

- c. 对我们的家庭缺乏照顾。
- d. 计划和项目不是神的旨意。
- e. 任何让我们生活不平衡的事。
- 3. "他们虽至于死,也不爱惜生命"(《启示录》12:11)
  - a. 妥协不是出路。
    - b. 基督徒受苦的例子。
  - c. 不光是肉体的生命,有时我们必须牺牲我们的地位、权力、和雄心大志。

# III. 通常的迹象。

逼迫在各个国家并非千篇一律,逼迫可以是来自共产主义的政权、宗教的逼迫、或独裁政权的逼迫。但当逼迫开始时,有一些通常的迹象。

- A. 对言教的限制。
  - 1. 不容许基督徒旅行或选择他们的工作。
  - 2. 所有基督徒的电台或电视节目被取消。
  - 3. 禁止教堂以外任何宗教的聚会。
- 4. 崇拜的时间被限制,除了规定的时间, 其馀时间不能聚会。
  - 5. 政府人员或暗探出现在聚会中。
  - B. 对基督徒刊物进口的限制。
    - 1. 这样的印刷品被认为是不必要的。
    - 2. 在有些情形下,圣经被归于黄色书籍。
  - C. 外国宣教士被驱逐。
    - 1. 依法限制神职人员去该国。
- 2. 依法限制外国人员在本国工作,或者外国人只能作为旅游在特定的地区旅行或暂居。
  - 3. 直接威胁或用暴力来对付外国人。
  - D. 基督教的领袖被威胁或遭到严厉的歧视。
    - 1. 信件被检查,牧师只能讲规定的内容。
    - a. 若任何带有政治性的东西偶然被提到,就取消免税的权利。
    - b. 用抓牧师们孩子作为威胁,来使牧师们与政府"保持一致"。
- 2. 不容许牧师用他们所有的时间来牧养教会。
  - a. "他们必须成为对社会有贡献的人",这意味着他们必须成为双职业者。
  - d. 他们或许被分配去做那些需要他们全部的能力与时间的工作。

- 3. 不容许牧师去探访会众,或分发福音材料。
- 4. 不容许教会有打印机、电脑、或其他印刷设备。
  - 5. 牧师们或许会受到各样方式的打扰。
    - a. 他们或许会被传讯问话。
  - b. 他们或许会被迫参加政府"洗脑"的课程。
    - c. 各样的威逼利诱。
      - 1) 给予某种形式的特权。
    - 2) 让他们的儿女进那些通常 限制进的大学或工作单位。
  - d. 他们或许会被突如奇来的家庭搜索而骚扰。
  - e. 他们的聚会或许会被政府人员打断。
- 6. 牧师们或许被分派到偏远的地区去工作。
  - a. 其目的在于将他们与其他的基督 徒和周围的人隔开。
  - b. 牧师们或许被分配做非常有失身 份或让人蒙羞的工作。
  - 7. 牧师们被捕、被"再教育"。
    - a. 这可以包括折磨。
    - b. 或是公开的羞耻。
    - c. 假见证控告。
  - E. 强迫教会登记注册。

- 1. 所有的教会的领袖必须取得政府的批准。
- 2. 所有的讲道都要写出来,先经过指定的 人员或部门看过。
- 3. 牧师被容许讲道前,必须签署一些保证。

(如: "不会向未信的人传福音")

- F. 强迫不同的宗派联合起来。
  - 1. 限制宗派的数目。
- 2. 所有的宗派都在全国性的教会协会的管理的下。
  - 3. 一个全国性的教会被"建立"。
  - G. 限制基督徒受教育和就业的机会。
    - 1. 只允许特定青年团体的成员进入大学。
- 2. 基督徒不能做医生、律师、教授、或社 会工作者。
  - 3. 基督徒不能选择他的工作或就业。
  - H. 禁止18岁以下的宗教教育。
  - 1. 禁止家庭学校。
- 2. 基督教家庭的孩子被迫参加有关无神 论、进化论、性教育、或另一种生活形态的"特别教 育"课程。
  - 3. 犯了法的父母,就要失去他们的孩子。
- I. 禁止基督徒彼此帮助, 当家庭中一个成员被捕, 这个家庭就失去一些"权利"。
- 1. 这些权利可以包括享受医疗、住房和食物的权利。

- 2. 这个家庭被孤立起来,不容许他们接触 其他的信徒,甚至这个家庭的其他亲戚。
  - J. 教会被关闭。
    - 1. 教会被移作它用。
- 2. 基督徒被分配到偏远地区,以便于孤立 他们。
  - 3. 基督徒被禁止与其他基督徒有联系。
- IV. 许多基督徒确信这一切决不会发生在他们身上。
  - A. 不知什么原因, 他们相信自己是例外。
- B. 虽然对 "被提"有不同的解释,但这并不成为 我们可以逃脱受苦的保证,我们设有理由相信神会在 受逼迫的事上特别对我们网开一面。
- V. 信徒当学的功课
  - A. 迫切地为我们的国家和国家的领导人祷告。
- (《帖撒罗尼迦前书》 2:1-4; 《罗马书》 13:1-7)
  - B. 决心为基督作一个得胜者。(《启示录》 12:11)

#### 一些可能的逼迫形式

(《彼得前书》 2:19-24)

受苦是每个真正的信徒生命的一部份,至少有31种信徒可能受苦的方式。

- 1. 为义的缘故。(《马太福音》5:10; 《彼得前书》3:14)
- 2. 被诽谤(被恶意的报告)。(《诗篇》31:13; 《约伯记》19:18; 15:12-14; 《路加福音》6:22)

- 3. 羞辱、公开侮辱,就像我们的主被人侮辱——他的 出生、或者是被赤身露体地被钉在十字架上。(《希伯 来书》13;13; 11:26)
- 4. 被诬告。(《诗篇》35:11; 27:12;《马太福音》5:11;《路加福音》23:2,5,10; 《马可福音》14:55-60; 《使徒行传》6:13; 16:19-23; 26:2,7)5. 被人设计陷害、被人千方百计地找藉口来指控。
- (《但以理书》 6:4,5; 《路加福音》11:54; 《马太福音》10:16-18)
- 6. 成为阴谋的对象。(《撒母尔记·下》15:12; 创37:18; 《哥林多后书》11:32; 《使徒行传》9:23)7. 被人讥笑、嘲弄(《诗篇》42:3)、成了别人观看的戏景。(《约伯记》12:4; 《马太福音》27:29,31,41; 《使徒行传》2:13; 17:18,32; 《希伯
- 8. 被人背弃——遭到奸诈、叛逆、虚伪之对待。 (《马太福音》24:10; 《路加福音》21:16; 《诗篇》 41:9)
- 9. 被鄙视一一不被尊重、被人厌弃、被人看作什么都不是、没有尊严。
- 10. 为家人所恨。(《马太福音》 10:21,34-36; 《弥迦书》 7:6; 《路加福音》21:16)
- 11. 为他人所恨。(《路加福音》21:17; 《马太福音》10:22; 《约伯记》19:19)
- 12. 人格被诽谤、中伤。(《诗篇》31:13; 《约伯记》19:19; 《彼得前书》2:12; 《哥林多前书》4:13)
- 13. 为自己之人所害怕。(《使徒行传》9:26)

来书》11:36)

- 14. 面对特别之试探。(《哥林多前书》4:9-14; 《哥林多后书》11:23-28)
- 15. 被关入监狱。(《路加福音》21:12; 《使徒行传》4:3; 5:18; 12:4; 16:24; 《哥林多后书》6:5; 11:23; 《希伯来书》11:36b)
- 16. 被鞭打。(《使徒行传》5:40; 16:23; 《哥林 多后书》 6:5; 11:24; 《马太福音》10:17)
- 17. 被驳斥。(《使徒行传》13:45)
- 18. 被围攻。(《使徒行传》6:12; 13:50; 14:2, 19; 19:23, 25, 26, 29; 21:27)
- 19. 被带到执政者面前。(《使徒行传》18:12; 《马太福音》10:17,18)
- 20. 被威胁。(《使徒行传》4:18,21;5:40)
- 21. 被石头砸。(《使徒行传》7:58,59; 14:19; 哥林多后书 11:25; 《希伯来书》11:37)
- 22. 常受痛苦。(《提摩太后书》3:11; 《诗篇》 34:19)
- 23. 被驱逐。(《使徒行传》13:50; 《约翰福音》 16:2a)
- 24. 极度的疲倦困乏。(《哥林多后书》 11:27)
- 25. 饥饿与干渴。(《哥林多后书》 11:27; 《哥林 多前书》4:11)
- 26. 成为别人观看的戏景。(《哥林多前书》4:9;《使徒行传》9:16; 20:23; 21:11; 《希伯来书》10:33a)
- 27. 在肉身之需要上受苦。(《哥林多前书》4:11; 《哥林多后书》6:4; 《腓立比书》4:12; 《希伯来 书》11:37)

- 28. 殉道。(《路加福音》21:16; 《使徒行传》
- 7:59; 12:2; 《约翰福音》16:2)
- 29. 忍受苦难。(《提摩太后书》1:8; 4:5; 《马太
- 福音》24:9; 《诗篇》34:19; 《哥林多后书》 4:17;
- 6:4; 《希伯来书》10:32,33; 11:25,37; 《歌罗西
- 书》1:24; 《帖撒罗尼迦前书》1:6; 3:7; 《雅各书》5:10)
- 30. 贫穷。(《哥林多后书》 6:10; 《腓立比书》 4:12)
- 31. 物质上的损失。(《希伯来书》10:34b)

#### 经历逼迫而得胜的一些必须做的事

- I. 按着新约的教导,选择并训练属灵之领袖。(《使徒行传》14:21,22;《提多书》1:5)
- A. 这些领袖不因他们的地位而骄傲。(《提摩太前书》3:6;《彼得前书》5:3)
  - B. 这些领袖是真正的仆人。(《彼得前书》5:2; 《约翰福音》13:14-17)
    - C. 这些领袖是被自己周围的人共同认同的。
- D. 这些领袖是正直、诚实的人,他们的正直、诚实不光为基督徒所看见,而 是所有的人都看见。
- E. 这些领袖具有特别之勇气,使他们能够坚持真理、保持真实。
- II. 花时间作门徒训练。(《提摩太后书》2:2)

- A. 选择有限数目之神所拣选的人来做门徒之训练。(《路加福音》6:12)
- B. 花时间与Q. 所训练的人在一起。(《马可福音》3:14)
- C. 言传身教。(《哥林多前书》4:15,16; 《腓立 比书》4:9; 《约翰福音》13:14-17)
  - D. 提供简洁明了的教导。(《使徒行传》20:26, 27)
  - E. 检查所布置的门徒需做的事工。
- F. 教导他们负责任并培养他们的品格。(《提摩太前·号》4:12-16)
  - G. 每天特别提名为他们代祷。(《以弗所书》1:16; 《腓立比书》1:3-6; 《歌罗西书》1:3)

#### III. 必须要保护我们的家庭。

- A. 确定家庭中每个成员的得救,并以基督是家庭之主。(《歌罗西书》1:9-13;《哥林多后书》 13:5;《罗马书》8:1-14)
- B. 预备我们孩子面对将要临到的风暴。(申 6:4-9, 20-25;11:18-21; 30:2; 《箴言》 6:20-24; 书 24:14, 15)
- C. 搜集为家庭成员随时可用的经文和基徒教资料。
- D. 决不忘记与有需要的人分享。(《罗马书》 12:9-18; 13:8; 15:1; 《哥林多前书》16:1; 《使徒 行传》20:35; 《路加福音》6:2)
- IV. 寻找其他可替代的方式、方法来继续为主作见证。(《马太福音》16:18)

- A. 保持年轻成员的积极参与。
- B. 尽可能地了解其他人在受苦中的情形,并拜访他们。(《希伯来书》13:3)
- C. 藉着关怀所有之人,来表明我们无伪的爱,尤其在需要的时候,例如分享食物、在生病中、有特别需要时、或在丧事中的彼此照顾。(《马太福音》25:35-40;5:43-45;《雅各书》1:27;《提摩太后书》1:16-18;《罗马书》12:20)
  - D. 谨防所有的苦毒。(《罗马书》12:14, 17, 19, 21; 《马太福音》5:38-48)
- E. 不要以恶报恶。(《马太福音》5:44; 《路加福音》23:34; 《使徒行传》7:60; 《哥林多前书》4:11-13; 《彼得前书》2:23)
  - F. 为你的仇敌祷告。(《马太福音》5:44)

#### 黑暗将到, 就没有人能作工了

(《约翰福音》9:4)

不管已有怎样的宣称,目前至少仍有40个国家,将福音拒绝于门外,另有一些国家则处于渐渐失去宗教的自主与自由。在那些国家里,人们灵魂的景况如何呢?《耶利米书》8:20可说是他们哭求与艰难的写照。我们必须"趁着白日作那差我来者的工"(《约翰福音》9:4)。

#### I. 思考基督的话。

A. 什么是黑夜呢?无论何处,只要没有基督的地方就是黑夜。(黑暗——缺乏光)

- 1. 当人们反对福音、反对基督,那就是黑夜。(《马可福音》5:17
- 2. 当宗教狂热到失控、愤恨、攻击神时, 那就是黑夜。(《马太福音》17:20-25)
- 3. 当信徒生活中有未承认、未放弃的罪, 那就是黑夜。(《约翰一书》1:5,6)
- 4. 当基督为自己的缘故再来时,那永远的 光将要临到众多的人。(《马太福音》24:30,31)
  - B. "作工" 代表什么意思呢?
- 1. 遵行神的旨意,就是"作主的工"。(《约翰福音》9:4)
- 2. 当我们让基督在我们身上或经由我们作工一一就是"作主的工"。(《马太福音》 5:15,16)
- II. 当没有人能作工时,黑夜是如何临到的呢?

A. 黑暗的权势将黑夜带进世界,尤其是一些特定的地区(《以弗所书》5:11; 6:12)。其方式有世俗的人权主义、新纪元运动、崇拜政治权力、邪教、不道德、及堕落。

B. 撒但将黑夜的种子放在人的心里、教会、及社会当中。(《马太福音》13:24-28)

- III. 当没有人能作工时,为何黑夜要临到呢?
  - A. 这是自然的法则, 白昼过去黑暗就来。
- B. 我们所住的是个广大的邪恶世界,从圣经可以看见世界越来越败坏。(《提摩太后书》3:13)

- C. 软弱的基督徒就如同暗淡、冷却的光,将无法 影响世界。(《马太福音》6:22,23;5:13-15;《启示录》3:15,16)
- D. 在属灵的黑暗时期,人们看不到罪,也不认为罪是错误的。那是个没有绝对标准的时代,以自我为中心、或以周围环境为考量的道德标准渐渐抬头。(《提摩太后书》3:1-9; 4:3,4)

#### IV. 我们应当做什么呢?

- A. 善用白昼有光的时候。
- 1. 无论福音的门是开、或关着,我们必须 进到门里面。(我们必须把福音以最短的时间,最有效 的方法,传给最多的人。)
- 2. 分辨何处是福音收割的工场。(神的灵在特定的时间及地点,会预备人的心。)
- 3. 了解那些地区对福音是"开放、不排斥",就抓紧机会为福音工作准备。就像保罗每到一个城市,就先进到会堂,教导他们对神的认识,及对神话语的了解。(《使徒行传》13:5,14,15;17:1-3;18:2,4:19:8)
- 4. 在福音新工场击败"邪教"及一切的"主义"。
- B. 不要为了教会建筑物、文化、或世俗化宗教, 牺性了纯正的福音信仰。
- C. 是行动的时候了。(非洲谚语: 趁太阳还是热的时候赶快跑)
- 1. 每个人在神面前禁食祷告,热切3地寻求神。(《以赛亚书》55:6,7;《诗篇》32:6,7)

- 2. 我们必须洁净自己,放弃一切已知的罪。(《以赛亚书》1:16,17; 耶 4:14; 《罗马书》12:9; 《约翰福音》17:17)
- 3. 靠着圣灵作工,赢得灵魂。(《罗马书》 13:13; 《路加福音》5:25; 《以弗所书》4:1; 5:15,16; 《歌罗西书》1:10; 《以弗所书》2:14-16)

#### 化试炼为得胜

(《雅各书》 1:2-12)

讲坛和教导常常会宣告说: "基督徒的生活是 没有任何难处的。"

但从圣经的观点来看,我们可以发现上帝是"奇妙事工"的主导者。经由苦难的事工,神让万事互相效力,叫爱神的人得益处(《罗马书》8:28)。祝福有时包裹着咒骂的外衣,真正的喜乐有时用哀伤伪装着。经由试炼、困苦、和逼迫,神要在我们身上成就一些事情。我们如有正确的回应,神决不会浪费时间与精力。如非因犯罪的缘故,当神使试炼和逼迫临到时,基督徒应以正常的心境而对它,视其为自然的事。

快乐与不快乐的差别不在于有没有遇到难处与问题,它们的不同取决于你如何面对它们。

## 面对试炼的两种反应

1. 神的方式--为神成就所多事。

2. 世界的方式——私欲的反应, 其结果是怨恨、苦毒、和提早灭亡。

我们应认识到各种不同的环境不只是机会的组合,而是神在掌管一切。

- 1. 它们是从神而来。
- 2. 它们是好的。

#### 神将会使:

- 1. 试炼变成胜利。
- 2. 受害者变成得胜者。
- 3. 十字架变成冠冕。
- 4. 逼迫变成荣耀。
- 5. 搏斗变成得胜必经之路。

# 《雅各书》 1:2--数算

1:3--认识

1:5,6--寻求

# 胜利超越试炼的四大要素

- 1. 喜乐的态度(2节)
- 2. 明白它的目的(3节)
- 3. 顺服的心(4节)
- 4. 愿意相信的心(6-8节)
- I. 把一切都数算成喜乐——喜乐的态度。(《雅各书》1:2)

- A. 外表决定结果, 态度决定反应。
- B. 试炼是可预期的。(《雅各书》 1:2; 《彼得前书》4:12)
- C. "当你们落在百般的试炼中"(《雅各书》 1:2b),试炼有千变万化的形式。(就像要将碎布拼成一件毯子,从毯子的背面看时,所见的只是粗糙、暗淡、一团乱、没有任何美感。但从正面看时,设计的图案、美丽的颜色,就会显现出来。)所以神将各种不同的经历,组合在我们的生活当中,使我们的信心经过磨练后更加成长。
  - D. 价值决定评价的方式。
- 1. 如果有人看重舒适重于品格,那么试炼 就无法达到神所要成就之目标。
- 2. 如果有人看重物质及肉身上的需要高于 属灵上的需要,那在试炼当中他将会很悲惨。
- 3. 如果有人看重现在而非将来,那试炼所 带来的将会是痛苦而非得胜。
- II. 认识——了解试炼的目的。(《雅各书》 1:3)
- A. 信心必须经过考验,如果未经考验,那可能是 个没有真正得救之信心的信号。
  - B. 神试验亚伯拉罕, 使他信心增长能祝福别人。
    - 1. 神从试验中带出最好的果效。
    - 2. 撒但从试验与试探中带出最坏的结局。
- C. 试验是为了成就我们,而非阻挡我们。(《罗马书》8:28)
  - D. 合谊的试炼帮助我们成熟。(《罗马书》5:3,4)

- 1. 帮助我们在意志、耐心、忍耐、预备、耐性、能力等方面的成长(起来、开始、继续、继续前进、完成竞赛)。
- 2. 耐心不是一个被动、无耐、认命地接受 周遭的一切,而是英勇地忍受所面对的逼迫与艰难。
  - 3. 没有耐心与没有信心,是形影不离的。

#### III. 愿意--顺服的心。(《雅各书》 1:4)

除非我们愿意,否则神不会在我们身上作工。 如果我们遇到试验时没有一颗顺服的心,我们将表现 出像个被宠坏、堕落、自私、自我为中心、不成熟的 小孩、

寻求 一 愿意信靠的心。(《雅各书》 1:5,6)

- IV. 我们应祷告求什么呢?求智慧。(为什么不是求 恩典或力量?)
  - A. 学问就是知识,智慧就是应用的学问。
  - B. 有着智慧,我们才不会浪费神所赐的机会。这些机会都是为着我们的好处,C. 帮助我们的成长,以及荣耀神。
- D. 撒但用各样的事情阻挠我们成长,神用各样的事情帮助我们成长。

#### 战胜怀疑与忧虑

(《腓立比书》4:7; 加 3:23; 《彼得前书》1:5) 1. 让神的平安在我们内心与生命中,成为涌流的泉源。(《腓立比书》4:7)

- 2. 放弃一切的怀疑与忧虑。(《腓立比书》4:6; 《雅各书》 4:7)
- 3. 谨守心思意念,思想纯洁、美善的事。(《腓立比书》4:8)
- 4. 将我们心思、眼目注视着主和主的事。(《以赛亚书》26:3; 《歌罗西书》3:1-3; 《马太福音》6:33)
- 5. 在所有的属灵争战中,使用属灵的武器。(《哥林多后书》 10:4-6)
- 6. 穿上神的全副军装。(《以弗所书》6:10-18)
- 7. 凭着信心前进。(《马太福音》6:25-34; 7:7-11; 17:20; 21:22; 《马可福音》11:22-24)
- 9. 单单信靠神。(来 3:6,12-14; 6:11,12; 10:19-23,35-39)
- 10. 将一切的忧虑卸给神。(《彼得前书》5:7)

# 基督徒受苦的奖赏

(《彼得前书》4:13)

- 1. 属天的荣耀。(《哥林多后书》 4:17,18; 《彼得 前书》5:1,10,11)
- 2. 永远的安慰。(《哥林多后书》 1:7; 《罗马书》8:17)
- 3. 基督的名被显明。(《哥林多后书》 4:11)
- 4. 让别人得到生命。(《哥林多后书》 4:12)
- 5. 神的恩典被彰显。(《哥林多后书》 4:15)
- 6. 神必有公义的审判。(《帖撒罗尼迦后书》 1:4,5)

- 7. 将与主一同作王。(《提摩太后书》2:12a)
- 8. 神的荣耀与我们同在。(《彼得前书》4:14)
- 9. 神得到荣耀。(《彼得前书》4:16)
- 10. 喜乐的原由。(《彼得前书》4:13,14)

#### 基督受苦的七重意义

(《彼得前书》2:21-24; 3:14-17)

- 1. 为主受苦。(《彼得前书》2:21; 《马太福音》
- 16:24; 《约翰一书》2:6)
- 2. 是无罪的。(《彼得前书》2:22; 《以赛亚书》 53:9)
- 3. 没有诡诈。(《彼得前书》2:22)
- 4. 被羞辱中仍有爱。(《彼得前书》2:23; 《以赛亚书》53:7; 《罗马书》5:3; 12:14; 《马太福音》
- 5:44-48; 《雅各书》 1:2-4)
- 5. 被威吓中有耐心。(《彼得前书》2:23; 《罗马书》12:12; 《路加福音》21:19)
- 6. 交托给主。(《彼得前书》2:23; 4:19; 《路加福音》23:46) 信靠神、遵行神的道路。
- 7. 神是公义的。(《彼得前书》2:24)公正、无偏见、不偏袒。

# 一些为逼迫所准备的课程 对主人与仆人的劝告 以圣经的话语劝戒雇主与雇工

#### 《以弗所书》6:5-8; 《歌罗西书》3:22-25

- 1. 在凡事顺从主人。(《以弗所书》6:5; 《歌罗西书》3:22)
- 2. 有责任一一存敬畏与战兢。(《以弗所书》6:5;《歌罗西书》3:22)

凡事敬畏神(不是选择我们喜欢或不喜欢,不 是只选择做喜悦的事,而不愿做不喜悦的事)

- 3. 不是只有眼前的事奉。(《以弗所书》6:6a; 《歌罗西书》3:22c)
- 4. 遵行神的旨意。(《以弗所书》6:6a; 《歌罗西书》3:22a)
- 5. 从心里遵行。(《以弗所书》6:6; 《歌罗西书》 3:22c)
- 6. 正确的心态——甘心、喜乐。(《以弗所书》6:7)
- 7. 虽不为人所认可,但必为主所认可(《以弗所书》6:8;《歌罗西书》3:24,25;)。主必奖赏(《路加福

# **《提多书》** 2:9, 10

音》6:7-9)。

1. 顺服主人。(《提多书》 2:9a) 凡事讨他的喜欢。(《提多书》 2:9b)

- 2. 不顶撞。(《提多书》 2:9c) 不抵触、不使他 人难堪。
- 3. 不偷窃。(《提多书》 2:10) 不偷取、不诈取、不偷时间、不降低工作品质。(《路加福音》 16:10) 无论大小事情,凡事有忠心。(《路加福音》 16:10)

### 《彼得前书》2:18-20

- 1. 要顺服。(《彼得前书》2:18a) 顺服的、能托付的、有回应的、能信靠的、有责任的、能被约束的、能接受别人的管辖。
- 2. 要敬畏。(《彼得前书》2:18b) 对别人的权位 有认知与尊敬。
- 3. 能忍受冤屈。(《彼得前书》2:19,20) 有耐心,不夸大所受的苦。
- 4. 遵行基督的榜样。(《彼得前书》2:11-23) 呼召跟随主的脚踪。

#### 我们属灵争战的本质

(《以弗所书》6:12; 《哥林多后书》 10:3,4)

靠着基督我们必然得胜。(《罗马书》8:32,37;《哥林多前书》15:57) 在世界各处有所多的争战,我们看到战败、撒退、被拒绝、属灵的失败、甚至死亡。但无论如何的景况,下面的一些原则可以牢记在心,鼓舞我们:

I. 神仍然为王,仍然掌管一切。(《以赛亚书》40:15; 《但以理书》 2:20-22; 4:35; 《约伯记》12:14-23; 《诗篇》75:6,7; 76:10; 《耶利米书》 27:5-7; 《箴言》 1:24-31; 《希伯来书》 13:8)

II. 神的应许永不落空。(《哥林多后书》 1:20; 彼后 1:4)

在圣经当中有超过7000个应许 — 足够每一位信徒的需要。(书 21:45; 23:14; 王上 8:56; 《希伯来书》 6:13-18; 《使徒行传》7:5; 彼后 3:9。相关连的应许: 《希伯来书》 2:3; 《以赛亚书》30:18; 《箴言》 16:20; 《耶利米书》 17:7,8)

胜利是必然的, 因为这是主所命定的。

在主给我们的每一条试命,他都赐下够用的恩典,让我们去履行或完成诫命。(《哥林多后书》 9:8; 12:9; 《以弗所书》3:20)

- III. 对于顺服的教会,主有这样的应许:
  - A. 他的能力--权柄(《马太福音》28:18)
  - B. 他的同在(《马太福音》28:20)
  - C. 他的供应(《腓立比书》4:13-19)
- IV. 因为主必再来,所以我们一定得胜。(《帖撒罗尼迦后书》 2:8)

在主的荣耀里。(《启示录》1:5-8; 19:11-16; 《腓立比书》2:9-11; 《以弗所书》1:19-22; 《罗马书》16:18; 《以赛亚书》11:3-5; 《约伯记》4:3-9; 《诗篇》91:14-16)

# 在这里绝不会发生

- 1. 人们如何回应挪亚的信息?(《马太福音》24:37-39)
- 2. 当耶稣告诉彼得将会受苦、被杀时,彼得说什么呢?(《马太福音》16:21,22)
- 3. 耶稣对彼得的反应如何?(《马太福音》16:23)
- 4. 在另外的场合,耶稣如何提到即将受的苦?(《马太福音》26:31)
- 5. 彼得的反应如何?(《马太福音》26:33-35)
- 6. 当事情发生时,彼得真正的反应如何? (《马太福音》26:69-75)
  - 7. 彼得为什么不承认他的信仰?
  - 8. 这种事情,只会发生在彼得身上吗?
- 9. 你能举出当人们遇到相同抉择的例子吗?

从圣经当中:

- 10. 《帖撒罗尼迦前书》5:3里如何说到人相信没有什么东西可以破坏他们的安全保障?
- 11. 彼得必须在自己的生命中,从主基督那 里学到功课。请解释这例子(《马太福音》14:29-31)。
- 12. 罗得因着允许自己跟着环境走,他做了错误的抉择。

- a. 他的选择是什么? (创 13:10,11)
- b. 结果如何? (创 19:15-26)
- c. 为何罗得没有想到那即将临到所 多玛、蛾摩拉的灾难?
  - d. 他的女婿们反应如何?(创 19:14)
- 13. 在耶稣比喻的故事中,什么事情忽然临到财主?(《路加福音》12:16-21)
- 14. 主告诉我们当灾难、迫害来临时,我们应当做什么?(《路加福音》21:8-28)

#### 圣经关于逼迫的原则

- 1. 根据《约翰福音》15:18-21, 基督受逼迫的原因是什么?
- 2. 使徒们如何被保罗和巴拿巴所坚固?(《使徒行传》14:22)
- 3. 实际上逼迫所要对付的是谁呢?(《使徒行传》 9:4,5)
- 4. 根据《提摩太后书》3:12, 受逼迫是不可能、可能、或是不可避免的?
- 5. 列举一些基督徒放弃主基督的原因。(《马太福音》13:20-21)
- 6. 在马太福音16:24, 基督期望我们那三件事?
- 7. 主应许那三件事给那些预备受逼迫的人?(《马太福音》5:10-12)
- 8. 主的应许几乎都有先决条件。如《启示录》 3:20。

条件是什么?

许是什么?

- 9. 列举三处类似的经文。
- 10. 《申命记》11:22, 神对以色列人之应许的先决条件是什么?
- 11. 我们何时可以仰赖神对
  - a 平安的应许(《以赛亚书》26:3)
  - b. 政治稳定的应许(《提摩太前书》2:1-3)
- 12. 我们应以何态度对待逼迫我们的人?
  - a. 《马太福音》5:44
  - b. 《路加福音》23:34
- 13. 当约翰和彼得因信仰而被攻打时,他们的反应如何?(《使徒行传》5:41)
- 14. 当使徒受逼迫时,他们祷告的内容为何?(《使徒行传》4:23-30)
- 15. 《罗马书》8:35-39所提到的受苦有那些?
- 16. 圣经在罗马书8:31-39所提到的得胜有那些?
- 17. 列举至少三处基督徒将会受逼迫的经文。
- 18. 虽然战争和逼迫会越来越多,但我们得胜是必 然的。为什么?
- 19. 你有何经文可以证明?
- 20. 每一个基督徒要如何做才能得胜?(《以弗所书》6:10-18)
- 21. 在你个人的生命当中,最缺乏那方面的属灵装备?
- 22. 你愿意有那些改变呢?请说明。
- 23. 《启示录》12:11提到胜过撤但的三种方式。是那三种方式?